
Immersion ManualInmersión
Manual para la





Inmersión
Manual para la



Escuela Anusara de Hatha Yoga

First Principle, Inc

3213 West Main Street #260

Rapid City, Dakota del Sur, Estados Unidos 57702

info@anusarayoga.com

www.anusarayoga.com

Todos los derechos reservados © 2014, 2ª edición realizada por First Principle, Inc.

Este manual ha supuesto la dedicación de mucho tiempo, esfuerzo y amor.

Por favor, en señal de respeto, honra los derechos de autor.

Todos los derechos reservados. Ningun extracto de esta publicación puede ser

reproducido, almacenado en un sistema de búsqueda automática ni transmitido, en

cualquier forma o por cualquier medio – electrónico, fotocopiado, grabado u otro –

sin previa autorización por escrito de la Escuela Anusara de Hatha Yoga.

Editado por First Principle, Inc. Formato actualizado por Payton Cooper, studioMagic

Diseño Gráfico cortesía de Bruce Bowditch

Traducción por Sandra Fernández (sandrafernandezyoga@gmail.com)

Revisado y editado por Susana García Blanco (hrdaya.shakti@gmail.com)

Traducción por BJ Galvan (bj@bjgalvan.com)

Impreso en Estados Unidos

Nos complace el entusiasmo hacia Anusara Yoga que demuestra tu compromiso al realizar esta 
formación. Anusara yoga es una escuela de yoga altamente valorada y profesional en la que los 
profesores siguen una rigurosa formación durante varios años en un currículo tan vasto como 
profundo. Dentro del currículo de Anusara yoga existen tres clasificaciones de profesores: profesores 
Certificados de Anusara yoga, profesores Inspirados en Anusara y profesores con Elementos de 
Anusara. Las tres clasificaciones reciben su concesión de licencia por parte de la administración 
oficial de Anusara. Haber realizado una inmersión de 100 horas y/o un curso de Formación de 
Profesores no otorga derecho a anunciar que se está enseñando Anusara Yoga, yoga Inspirado en 
Anusara o Yoga con Elementos de Anusara. Antes de poder enseñar Anusara Yoga, Yoga Inspirado 
en Anusara o Yoga con Elementos de Anusara hay que cumplir determinados y rigurosos requisitos 
y haber obtenido la licencia correspondiente. Estas medidas aseguran la integridad de la visión 
de Anusara Yoga durante su expansión. Para más detalles acerca del currículo y sobre nuestras 
licencias, por favor visita la sección “Curriculum“ en nuestra página www.anusarayoga.com.



Introducción                                                                                         
Anusara- [a-nu-sar-a] Anusara significa “ir con la corriente”, “fluir con la Gracia”, “el alma 

que fluye con el Universo“,  “seguir el corazón”. 

“shaktipata-anusarena shisyo´nugraham arhati“  (Kularnava Tantra 14.38)

“Al entrar en la corriente del descenso del Divino Shakti en el corazón, el verdadero 

discípulo se vuelve capaz de recibir la Gracia”

Mediante la rigurosidad de una práctica intensa, el comportamiento ético hacia uno mismo 

y los demás basado en los Yamas y los Niyamas y una fuerte disciplina, el verdadero 

discípulo se convierte en apto y capaz de recibir la gracia.

La nueva Escuela Anusara de Hatha Yoga ha sido fundada por Doc Savage, Jane Norton y Bj Galvan 

y ha contado con el apoyo de muchos otros profesores de Anusara del mundo entero. Inspirados 

por nuestro profundo amor a servir, por la comunidad y por la filosofía de Anusara Yoga, un equipo 

entusiasta de profesores internacionales ha estado trabajando con total entrega para crear la Escuela 

Anusara de Hatha Yoga. Esta nueva escuela ha nacido para facilitar la transformación de Anusara Yoga:  

un proceso que ha significado soltar aquello que no estaba al servicio de un bien mayor y a la vez 

mantener las enseñanzas centrales y las técnicas que han transformado la vida de tantos estudiantes y 

profesores en todo el mundo.

Hasta el momento de esta edición, la Escuela Anusara de Hatha Yoga está representada por más de 

500 profesores con licencia en todas las regiones geográficas del mundo: Asia, Europa/Oriente Medio/

África, América Latina/Caribe, Canadá y Estados Unidos. Este manual ha sido traducido al español, al 

alemán y al japonés. La presente edición  ofrece cambios mínimos respecto a la 12ª edición del manual 

de profesores de anusara, escrito por John Friend y publicado por Anusara, Inc. Todos los derechos de 

autor de los materiales publicados por Anusara Inc. son propiedad de la Escuela Anusara de Hatha Yoga, 

que actualmente está llevando a cabo una exhaustiva revisión del material  existente para inmersiones y 

formación de profesores. La fecha estimada de publicación de los nuevos manuales es para el año 2015.

Escuela Anusara de Hatha Yoga

Declaración de Propósitos

El objetivo de la Escuela Anusara de Hatha Yoga es preservar y difundir la filosofía y metodología de 

Anusara Yoga a través de nuestra comunidad global de profesores altamente cualificados y profundamente 

dedicados. Profesores de todo el mundo desempeñan este objetivo, comprometidos a co-crear una 

organización sostenible guiada por la integridad, la bondad y el deseo de servir a los estudiantes de 

Anusara Yoga al más alto nivel.



F

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión



G

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Agradecimientos                                                                                         

Esta es la primera edición del manual de formación de profesores de Anusara Yoga publicado por 
la Escuela Anusara de Hatha Yoga, ya dirigida por profesores. Sin embargo, está basado casi en su 
totalidad, en el manual publicado por la organizació predecesora, Anusara, Inc. y escrito por nuestro 
antiguo  profesor  y fundador de Anusara Yoga, John Friend. Hasta la completa realización de un 
manual completamente nuevo que complemente el currículum reformado de la Escuela Anusara de 
Hatha Yoga, es nuestra intención servir a nuestros estudiantes con esta versión revisada del manual 
durante este tiempo de transición. El objetivo de la Escuela Anusara de Hatha Yoga es preservar 
y difundir las enseñanzas de Anusara Yoga a través de una comunidad de profesores altamente 
cualificados. Este manual constituye un primer paso en esa dirección.

Como dedicados profesores de Anusara yoga, agradecemos profundamente la innovadora visión 
que John Friend aportó al Hatha Yoga y la valiosa contribución de sus maestros B.K.S Iyengar, 
Gurumayi Chidvilasananda y Dr. Douglas Brooks. Nuestra más sincera gratitud al grupo de 
profesores fundador de la Escuela Anusara de Hatha Yoga, cuya visión llena de gracia de una escuela 
dirigida globalmente, así como su amor, tenacidad, sudor, lágrimas y  entregado servicio al gran 
poder del Universo ha establecido los fundamentos de la integridad a partir de los cuales la escuela 
puede crecer y desarrollarse.

Como bien sabe todo aspirante a profesor de Anusara Yoga, la práctica física es tan sólo una 
pequeña parte  de lo que es Anusara Yoga. La Escuela Anusara de Hatha Yoga quiere expresar su 
más sincero agradecimiento y reconocimiento a la contribución de aquellos expertos que han 
elucidado la inspiradora filosofía tántrica no dualista del yoga que imbuye nuestra práctica: Dr. 
Douglas Brooks; Dr. Paul Muller-Ortega; Sally Kempton, MA; Dr. William Mahony; Dr. Manoj Chalam; 
Dr. Christopher Tompkins y Dr. Christopher Hareesh Wallace.

La creación de la Escuela Anusara de Hatha yoga no habría sido posible sin el duro trabajo, la 
cooperación, la dedicación y la amistad kalyana mitra de decenas de profesores de Anusara Yoga 
a lo largo y ancho del globo. Pranams a Andrea Boni, Kai Hill, Jayendra Hanley, Barbra Noh, Karen 
Claffey, Christy Nones Mckenzie, Benjamin Finnerty, Gianni Chavez-Ming, Adam Ballanger, Tiffany 
Wood, Jane Goldstein y Peter Goodman.

Que aquellos que lean este manual y compartan el arte de enseñar Anusara Yoga reciban las 
enseñenzas y la práctica de los PUA’s ™ de Anusara Yoga, vivan una experiencia reveladora, sanen 
en cuerpo, mente y corazón, vean su consciencia transformada y reconozcan su esencia luminosa, 
Consciencia divina pulsante y eternamente infinita. 

Con profundo respeto por el pasado y grandes esperanzas puestas en un futuro brillante, ofrecemos 
nuestro más sincero agradecimiento con las palmas de las manos juntas.

Benita (BJ) Galvan
Jane Norton
Deborah Payne

Jackie Prete
William “Doc” Savage



H

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión



i

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Índice

Visión General de Anusara Yoga.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

Qué es Anusara Yoga?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

Visión General sobre la Historia de Anusara Yoga y John Friend.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2

Metodología de Anusara Yoga.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

El Camino del Yoga.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Filosofía del Yoga.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Visión Tántrica de Anusara Yoga.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Metafísica Tántrica.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

Pautas Éticas de Anusara Yoga.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Cosmología Tántrica y la Naturaleza del Universo.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Los 36 Principios.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Lo Absoluto – Naturaleza de la Realidad Suprema.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Atributos Esenciales de lo Absoluto.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Los Cinco Aspectos Clave de lo Absoluto. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

El Mundo Relativo – Encarnación, el Microcosmos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Ciclos de la Naturaleza.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

5 Actos Divinos de Shiva.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Ocultación vs. Revelación – Vilaya y Anugraha.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

La Gracia – El poder de la Revelación.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Maya.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

5 Kanchukas – Capas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Las 3 Malas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Las 9 Rasas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Las 25 Tattvas del Sistema Samkhya.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Purusha – Prakriti.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Las 3 Gunas – Cualidades Esenciales de la Naturaleza.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

3 Niveles de la Mente.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

20 Tattvas del Cuerpo Físico.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Anatomía del Cuerpo Sutil.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Energía Cósmica – Shakti en el cuerpo.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16



ii

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

La Respiración.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Orientación y Dirección espaciales.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

Las 36 Tattvas de la Cosmología Tántrica.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

Tabla de Correspondencia de los Tattvas Tántricos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

Sistema Pránico.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

Chakras.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

El Cuerpo Físico.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

Estructura del Esqueleto.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Patrón Óptimo en la Forma General de Todas las Posturas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Piernas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Pies.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

Brazos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

Manos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

Cuello y Cabeza.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

Aspectos Fundamentales de la Práctica.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

Cualidades del Estudiante.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

Medir la Eficacia de la Práctica.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

Patanjali – Visión General del Yoga Clásico.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

Bhagavad Gita.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

La Práctica de Anusara Yoga.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Principios Universales de Alineamiento.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Las 3 As.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Actitud (la Voluntad de ser, conocer y hacer).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Alineamiento (conocer la Voluntad).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Acción (manifestar la Voluntad).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

Puntos Focales.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

Acción Equilibrada.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

Cómo aplicar las 3 As de modo específico en las Posturas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Abrirse a la Gracia.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Energía Muscular.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

Espiral Interna/Espiral Expansiva.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

Espiral Externa/Espiral Contractiva.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

Energía Orgánica.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39



iii

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Los Circuitos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

Otros Principios Clave de Alineamiento.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

Transición (Vinyasa).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

Los Principios de la Respiración en la Práctica.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

Ujjayi.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

Principios Generales de la Respiración en las Asanas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Principios Específicos de la Respiración.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

Principios Generales para los Diferentes Grupos de Posturas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

Principios de Alineamiento para la Base de la Postura.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

Manos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

Pies.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

Caderas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

Piernas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

Rodillas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

Antebrazos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

Cabeza.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

Sílabus Nivel I.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

Posturas de pie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

Torsiones en el suelo.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

Inversiones.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

Extensiones hacia atrás.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

Equilibrios sobre las manos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Supinas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Otras asanas. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Calentamientos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Sílabus Nivel II.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Posturas de pie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

Torsiones en el suelo.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

Inversiones.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

Equilibrios sobre las manos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

Extensiones hacia Atrás.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

Posturas Supinas y Otras.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

Reconstituyentes.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59



iv

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Sílabus Nivel III.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Posturas de pie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Flexiones hacia delante en el suelo y Aperturas de caderas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Torsiones en el suelo.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

Inversiones.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

Extensiones hacia atrás.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Equilibrios sobre las manos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Índice Terminológico.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64



1

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Visión General de Anusara Yoga

Qué es Anusara Yoga?

•	 Es un moderno sistema de Hatha Yoga fundado en 1997 por John Friend.
•	 Unifica una Filosofía Tántrica de Shiva-Shakti que afirma la vida con los Principios 

Universales de Alineamiento.
◊	 Filosofía inspiradora, basada en una „celebración del corazón“ que busca la bondad 

en todas las personas y todas las cosas.
•	 Combina varios de los principales caminos del yoga (hatha, jnana y bhakti), lo que hace 

posible la apertura de todos los niveles del ser: cuerpo, mente y corazón.
•	 Conserva los propósitos espirituales o intenciones máximas de la práctica de hatha yoga 

como premisas primordiales tanto durante la práctica en la esterilla como fuera de ella.
•	 Estilo de hatha yoga orientado al corazón:

◊	 Arte científico que expresa de modo creativo el espíritu desde nuestro interior  
al exterior.

◊	 El cuerpo es un instrumento sagrado de alineamiento y reunión con lo Divino.
◊	 Las posturas son en última instancia plegarias, ofrendas, celebración, distintas formas 

de arte espiritual que glorifican lo Divino.
•	 Honra los caminos tradicionales de yoga y, adicionalmente, al ser un estilo de yoga 

moderno, explora nuevas fronteras de creatividad en esta práctica sagrada.
•	 La comunidad de Anusara (kula) es inclusiva, afirma la vida y está en continuo desarrollo. 

Fomenta y celebra la individualidad y la expresión de la propia creatividad, siempre que 
éstas estén en alineamiento con sus principios y glorifiquen la kula. Esta comunidad tiene 
la cercanía, unión de una familia, y a la vez la independencia, libertad de una „merry band“ 
(banda feliz). 

•	 Al servicio de cualquier nivel de experiencia o habilidad: desde niños a personas de 
la tercera edad, estudiantes con necesidades terapéuticas especiales o practicantes 
avanzados.

•	 Acoge toda forma de diversidad cultural y étnica. Además, Anusara fomenta una amplia 
variedad de expresiones espirituales y religiosas centradas en el corazón y apoya el 
amor y la felicidad. Anusara reconoce, respeta e invita a la diversidad de experiencia, 
tanto dentro de nuestra comunidad como entre aquellos que buscan alinearse con lo 
Divino fuera de ella. Nuestra experiencia de diversidad y diferencia es una afirmación de 
la experiencia de inclusividad de la propia Divinidad, libre de prejuicios y que celebra la 
pluralidad. Damos ejemplo con nuestra vida, al tiempo que respetamos la elección de los 
demás para expresar sus propias opiniones y valores. Con profundo respeto invitamos a 
todos a unirse a la gran celebración de la vida a través Anusara Yoga.

•	 Sin un dogma rígido, la escuela está abierta a continuo cambio y restructuración. 
Autoexamen, descubrimiento y receptividad hacia nuevas ideas son fundamentales en 
este sistema dinámico. Se alienta a la creatividad individual y a la investigación dentro 
de los límites de los principios de alineamiento básicos y los preceptos filosóficos de 
Anusara yoga.

•	 Anusara Yoga crece con armonía e integridad a través nuestra visión conjunta para revelar 
la bondad innata, la valía y la naturaleza Suprema de todos y cada uno de los seres.



2

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Cronología histórica del  yoga (Todas las fechas son aproximadas)

•	 1800-800 a.C.- 4 Vedas: tradición oral (más tarde escrita); origen del Gayatri Mantra 
(mantra más antiguo usado hasta la actualidad)

•	 800 a.C – Tienen lugar los sucesos descritos en la  M a h abarata
•	 800 a.C -300 A.D. – Upanishads (enseñanzas centradas en el Sí-mismo, el karma, la 

liberación mediante prácticas espirituales)
•	 480-400 a.C – Vida de Buda
•	 100 a.C - 400 A.D. – Versión escrita de la Mahabarata, incluída la Bhagavad Gita
•	 150 a.C - 400 A.D. – Yoga Sutra (datación posterior en caso de tratarse de un único 

autor; capítulos 1-3 podrían remontarse a una fecha anterior)
•	 1 A.D. – Aparición de tradiciones monoteístas: Shivaismo, Vaishnavismo
•	 450 A.D. – Orígenes del Tantra (Saiva)
•	 600 A.D. – Nacimiento del Tantra Budista
•	 800 A.D. – Vida de Shankaracarya, máximo representante del Advaita Vedanta
•	 860 A.D. – Descubrimiento (o creación) de los Siva Sutras por parte del sabio Vasugupta; 

su discípulo Kallata escribe los Spanda Karika, primer exponente del Saiva Tantra no 
dualista y no sectario.

•	 900-1200 – Florecimiento del Tantra (en todas sus formas)
•	 975-1025 – Vida de Abhinavagupta, erudito Kashmiri de Saiva Tantra no dualista
•	 1200-1300 – Introducción del Islam en el subcontinente hindú; El tantra queda sumido 

en la clandestinidad
•	 1450 – Hatha Yoga Pradipika, texto sobre Hatha Yoga mejor conocido de la antigüedad
•	 1700 – Los Británicos empiezan a gobernar en India; supresión del Hatha Yoga
•	 1800 – Los occidentales entran en contacto con el Tantra, lo condenan por considerarlo 

“superstición”
•	 1893 – Swami Vivekananda habla en la conferencia de Chicago y despierta el interés por 

el yoga en los Estados Unidos
•	 1892 – 1953- Vida de Paramahamsa Yogananda
•	 1907 – 1991- Vida de Swami Laksmanjoo, maestro de la tradición Trika del Saiva Tantra 
•	 1920 – Publicación de El Poder de la Serpiente (primera obra sobre el kundalini en 

inglés) por Sir John Woodroffe, alias Arthur Avalon
•	 1947 – India declara su independencia del Gobierno Británico
•	 1897-1998 – Vida de Krishnamacarya, maestro de Indra Devi, Desikachar, Pattabhi Jois y 

BKS Iyengar. Desarrolló gran parte de la práctica de asana que conocemos en Occidente
•	 1997 – Nace Anusara Yoga
•	 Visión cronológica sobre la Historia de Anusara Yoga y John Friend
•	 1980-1991 – John Friend empieza a enseñar hatha yoga y a practicar en profundidad con 

Pattabhi Jois, BKS Iyengar y otros maestros. Obtiene su certificación como profesor de 
Iyengar y forma parte del Consejo Directivo del Comité Internacional de Iyengar.

•	 1989 – John Friend conoce a Gurumayi y empieza a estudiar y practicar en la tradición 
del Siddha Yoga, además de formar a devotos de esta tradición y profesores SYDA de 
Hatha Yoga del mundo entero.

•	 1995 – La metodología de enseñanza de John Friend empieza a alejarse de la perspectiva 
clásica de Iyengar, adoptando una perspectiva tántrica no dualista. John renuncia 
formalmente a su certificación de Iyengar y desarrolla su metodología de enseñanza, que 
integra la perspectiva tántrica no dualista.



3

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 15 de agosto de 1997 – John Friend funda Anusara yoga. El nombre „Anusara“ fue 
inspirado por Dr. Douglas Brooks. La palabra, Anusara“ procede del texto tántrico 
Kularnava Tantra, que Dr. Douglas Brooks estaba traduciendo y enseñando en ese 
momento.

•	 1998 – Se publica el primer Manual de Formación de Profesores de Anusara yoga . John 
dirige el primer Curso de Formación de Profesores.

•	 1999 – Creación del programa de Certificación de Anusara. John certifica a los primeros 
profesores.

•	 1998- 2012 – Las enseñanzas de Anusara se expanden por todo el mundo conectando 
con el corazón de miles de profesores y estudiantes.

•	 En 2012 John Friend renuncia como líder de Anusara Yoga. Anusara Inc queda disuelta. 
Para más detalles acerca de los sucesos relacionados con la dimisión de John Friend, por 
favor consulta www.anusarayoga.com

•	 Agosto 2012 – Creación del Comité Asesor Docente (CAD o TAC en sus siglas en 
inglés) por petición de Anusara, Inc.. El diálogo con un grupo de profesores de la Unión 
Europea inspira la estructura democrática de la Escuela Anusara de Hatha Yoga (EAHY, 
ASHY en sus siglas en inglés). Los profesores europeos acceden a colaborar con el CAD 
y se inician las negociaciones con Anusara, Inc. con el objetivo de obtener los permisos 
de la propiedad intelectual para uso de la escuela. Para más detalles consulta www.
anusarayoga.com

•	 31 de Octubre de 2012 – Creación de First Principle, Inc. como entidad legal con permiso 
de Anusara, Inc. para ser vehículo conductor de la Escuela Anusara de Hatha Yoga, una 
organización a nivel mundial, dirigida por profesores que continúa al servicio de todos 
los ámbitos de la Comunidad de Anusara.

•	 2013 – Profesores de EAHY establecen las bases de esta nueva escuela- diseño de 
una nueva página web, mejora y restablecimiento de procedimientos y sistemas para la 
concesión de permisos para profesores y reconstrucción de la comunidad docente de 
Anusara Yoga. Profesores voluntarios de todo el mundo son quienes desempeñan en 
gran parte esta labor.

•	 2013 – Acercamiento por parte de John Friend y AY, Inc. a profesores de EAHY para 
ofrecer la cesión de la propiedad intelectual y las marcas registradas a First Principle, Inc.

•	 2014 – Hasta la fecha de publicación de esta 13ª edición:
◊	 Creación e implantación de Anusara Elements™, una nueva categoría de nivel de profesorado.

◊	 Elecciones del Comité Directivo en las 5 regiones globales para formar una entidad 
representativa centrada en la toma de decisiones.

◊	 Primer evento de EAHY celebrado en Arizona; Samavesha: Nueva Visión, Misma Pasión

◊	 Publicación de la revisión de los Manuales de Inmersión y Formación de Profesores en varias 
lenguas.

◊	 Redefinición por parte de profesores del Comité Curricular de Inmersiones y Formación de 
Profesores de 200 horas.

◊	 Lanzamiento del programa de afiliación de estudios con el objetivo de promover Estudios de 
Yoga Anusara y EAHY en todo el mundo.

◊	 Creación de un nuevo programa avanzado de 300 horas de certificación de profesores 
compatible con Yoga Alliance, a cargo de un experimentado grupo de profesores certificados 
de Anusara.



4

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Metodología de Anusara Yoga

•	 El método de Anusara Yoga se distingue por la integración de varios elementos comunes, 
siempre presentes en todas las clases:

•	 Las clases de Anusara Yoga están basadas en una filosofía tántrica no dulalista cuyo 
concepto principal reside en el entendimiento de que una energía intrínseca de Unidad 
lo subyace todo y a todos. Esta energía que es pura bondad, no tiene opuesto y es 
auspiciosa. Los profesores de Anusara han aprendido a buscar esta bondad ante todo: 
en las posturas, en nuestras prácticas, en nosotros mismos y en todas las experiencias 
vitales. Esta perspectiva supone un cambio: se pasa de “arreglar o corregir” al estudiante,  
a la visión de servir a realzar y desvelar su belleza y bondad innatas, que no es otra cosa 
que la naturaleza Suprema ya presente en el estudiante. Los profesores de Anusara Yoga 
están comprometidos a crear una experiencia que aliente y empodere a todos y cada 
uno de los estudiantes en clase. Los profesores inspiran alegría y espíritu de juego con 
creatividad alegre, que es la naturaleza de la práctica de Anusara.

•	  Todas las clases empiezan con la invocación de Anusara o con una interiorización como 
reconocimiento devocional del poder de la Gracia del Espíritu Universal dentro y fuera 
de nosotros.

•	 Un elemento clave de las clases de Anusara es la presencia de un tema orientado 
al corazón, una virtud. El tema es entretejido hábilmente con la respiración y las 
instrucciones posturales de las asanas (posturas), lo que establece una expresión de 
la actitud de las posturas de nuestro interior hacia el exterior. La cualidad del corazón 
cultiva la conexión entre las posturas físicas de yoga y el mayor propósito espiritual de 
las prácticas del yoga.

•	 El método de Anusara consta de una serie única y concisa de principios biomecánicos 
de alineamiento, denominados “Principios Universales de Alineamiento™” que se aplican 
a cada asana. Los profesores de Anusara Yoga aprenden a integrar estas instrucciones 
de alineamiento con el tema del corazón de manera artística y variada. De este modo 
pueden ofrecer una nueva experiencia a los estudiantes en cada clase de yoga.

•	 Los movimientos y las acciones en cada postura están coordinados con la respiración. Los 
alineamientos posturales para cada asana se revisan en base a los Principios Universales 
de Alineamiento. El profesor ofrece entonces a los estudiantes ajustes verbales y físicos 
que les ayudarán a realzar la postura. Si no te sientes cómodo/a con los ajustes físicos en 
clase, comunícaselo a tu profesor.

•	 En caso de ser necesario y con el objetivo de asistir a los estudiantes a alcanzar la forma
•	 general de la postura, se emplean elementos de ayuda o variaciones de las asanas.
•	 En caso de estimarse apropiado se realizarán demostraciones de las posturas para 

aclarar las instrucciones de alineamiento o mostrar cómo debería verse la postura.
•	 El método Anusara ha sido diseñado para servir a estudiantes de todos los niveles de 

experiencia y habilidad, desde niños hasta personas de la tercera edad, estudiantes con 
necesidades terapéuticas especiales y practicantes avanzados. Los Principios Universales 
de Alineamiento son en sí terapéuticos: estudiantes que requieran de atención terapéutica 
determinada pueden beneficiarse y sanar con la práctica de Anusara Yoga.

•	 Más de 250 posturas conforman los sílabus de asanas de Anusara Yoga. Estos sílabus 
recogen todas las posturas comúnmente practicadas en los principales estilos de 
hatha yoga del mundo en la actualidad. Así mismo, incluyen todas las posturas clave 
pertenecientes a las clasificaciones generales de las posturas: posturas de pie, extensiones 
hacia atrás, flexiones hacia delante, torsiones, equilibrios sobre las manos, inversiones y 
posturas reconstituyentes.



5

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Se alienta a la práctica de variaciones de las posturas básicas, como expresión plena 
del espíritu humano. Los profesores también pueden incluir en sus clases pranayama, 
meditación, chakras, bhandas, mudras y mantra para realzar el tema y/o la cualidad del 
corazón, la metodología física de Anusara Yoga y el movimiento de los estudiantes a fín 
de experimentar la Conciencia (Cit) y nuestra Auténtica Naturaleza (Ananda).

•	 • Aunque no existe una serie rutinaria de posturas en Anusara Yoga, las clases están diseñadas 
aplicando principios de secuenciación. Uno de esos principios es el de la secuenciación 
progresiva, cuyo objetivo es el de ayudar a los estudiantes de todos los niveles a avanzar en 
su práctica.naturaleza Divina.

El Camino del Yoga

El yoga es un poderoso camino para alcanzar todos nuestros anhelos espirituales más profundos.

El propósito y el significado de la vida pueden entenderse a distintos niveles. 

P:	 ¿Qué es esencialmente lo que todo el mundo desea?

R:	 Felicidad, amor, salud, paz, bienestar, conocimiento interior.

Un anhelo espiritual común a toda la humanidad es el deseo de liberación del sufrimiento y el 
dolor, el desengaño y la muerte, la guerra y el odio.

P:	 ¿Cómo alcanzar nuestros anhelos espirituales más fundamentales? ¿Cuál es un camino de 
eficacia probada para lograr esa realización?

R: 	 El Yoga – La unión con nuestra auténtica naturaleza, nuestra esencia espiritual. Un 
camino milenario para alcanzar la libertad máxima. 

Un significado más preciso de la vida procede del entendimiento de la naturaleza de la vida y  
el universo.

Existen distintos caminos o tipos de yoga, que pueden resumirse del siguiente modo:

•	 Cuerpo – Hatha, Karma
◊	 Ejercicios físicos y prácticas de respiración, servicio desinteresado.

•	 Mente – Jnana, Mantra, Raja
◊	 Prácticas de meditación, estudio de las escrituras.

•	 Corazón – Bhakti
◊	 Cantos, rituales de adoración.

Filosofía del Yoga

Existen distintas escuelas de filosofía del yoga que han ido evolucionando en el transcurso de 
los siglos:

•	 Clásico
◊	 La libertad se alcanza aislando la consciencia pura (Purusha) del mundo material 

(Prakriti) que incluye mente, emociones y cuerpo.
•	 Advaita Vedanta

◊	 La libertad se alcanza cambiando la percepción para ver el Espíritu en todas las cosas 
y ver las diferencias en este universo material como una ilusión.



6

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Tantra
◊	 La libertad se alcanza alineándose con el fluir Divino de modo simultáneo dentro de 

la experiencia física.
P:	 ¿Porqué la filosofía constituye un aspecto tan fundamental de nuestra práctica?

R: 	 Porque es la visión a través de la cual se canaliza toda la energía de la práctica, tanto en 
la calidad como la cantidad de mente y corazón.

Visión Tántrica de Anusara Yoga

•	 La visión de Anusara Yoga está basada en una Filosofía Tántrica de Bondad Intrínseca. La 
premisa de esta filosofía es que todo en este mundo es una encarnación de la Consciencia 
Suprema, que pulsa en su esencia con bondad y la dicha más elevada.

•	 La intención más elevada de la práctica de Anusara Yoga es alinearse con lo Divino. Al 
profundizar nuestro alineamiento con lo Divino, nos adentramos más intensamente en el 
fluir de la Gracia. A través del poder de la revelación de la Gracia despertamos a la verdad 
de que este fluir Divino es nuestra naturaleza esencial. Este conocimiento superior aviva 
naturalmente nuestro deseo más profundo de servir en amor al fluir creativo de la vida a 
través de cada respiración y cada postura en nuestra práctica de yoga. Cuando practicamos 
sobre la esterilla, ofrecemos en forma de arte nuestra luz individual y nuestra música única 
con la oración sincera de incrementar la belleza, el amor y la bondad en el mundo.

•	 Queremos conocer el deleite que es nuestra verdadera naturaleza y queremos exultar en 
ese deleite a través de la miríada de la expresión creativa.

•	 Nuestra intención más elevada es ver y experimentar lo Universal en todas partes y en todas 
las cosas, dentro y fuera del espectro completo de la diversidad.

•	 El arte de Anusara Yoga es una coparticipación con lo Supremo  – no se trata de una práctica 
de dominio, subyugación ni control de la naturaleza. En lugar de intentar controlar el cuerpo 
y la mente desde fuera, las posturas se originan desde un profundo sentimiento interior, 
devocional y creativo.

Dos Propósitos Principales de la Práctica de Anusara Yoga

1.	 Auto – Conocimiento – (Chit)
Despertar, reconocimiento, remembranza, autorealización, iluminación, descubrimiento 
de la dicha de ser (Shiva)

2.	 Deleite en la expresión creativa – (Ananda)
Disfrutar de la libertad de ser. Crear belleza, amar, exultar en la bondad de la vida, 
celebrar lo Supremo a través del arte/la música, servir añadiendo más alegría y risa a la 
vida (Shakti).

Metafísica Tántrica

La metafísica ofrece el mapa geográfico de la vida y del universo. Para alinearse con lo Divino, 
primero hay que saber qué es.

La metafísica ayuda a responder a preguntas como: ¿Qué es el Universo? ¿Qué es el binomio 
Cuerpo/Mente? ¿Qué es el mundo físico?



7

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Visión General de la Metafísica de Anusara Yoga

•	 Todo el universo es una única Consciencia Suprema. Es simultáneamente el mundo 
absoluto de puro espíritu y el mundo relativo de lo físico. Abarca el espectro completo 
de todo al mismo tiempo – los mundos de lo no manifiesto y de lo manifiesto, lo 
ilimitado y lo limitado, lo inmensurable y lo mesurable.

•	 Anusara abarca una visión integral en la que todas las partes de la persona se consideran 
igualmente divinas. El cuerpo y la mente son dos formas distintas y limitadas de la 
encarnación divina, que nos permiten experimentar el éxtasis de reconocer y glorificar 
la Consciencia Única en el mundo de la diversidad. El cuerpo físico es una manifestación 
magnificente del Espíritu, y no un simple contenedor material de inferior categoría. A 
través de las limitaciones del cuerpo y la mente descubrimos que nuestra auténtica 
naturaleza es ilimitada.

•	 De modo similar, nuestros pensamientos, deseos, pasiones y emociones no son obstáculos 
para el despertar espiritual que deban ser silenciados o eliminadas, sino que son medios 
que nos han sido concedidos por Dios con el objetivo de glorificar y expandir nuestra 
experiencia de lo Supremo. En última instancia, el cuerpo/mente es un regalo divino para 
ayudarnos a descubrir nuestra gloria, nuestra grandeza, nuestra valía para experimentar 
el sentido más elevado de la libertad.

•	 La encarnación no es ningún castigo kármico, ni algo que necesitamos trascender. Es 
más, aunque este mente/cuerpo material estén en continuo cambio, no se trata de una 
ilusión, ni de un error de nuestra percepción. Se trata en realidad de un fenómeno real 
que pulsa con la esencia sublime de lo Supremo. Mediante una hábil interacción con las 
limitaciones del cuerpo, puede experimentarse la libertad máxima.

•	 La vida es buena. De hecho, la naturaleza absoluta del universo es bondad. No existe 
maldad absoluta o intrínseca en la naturaleza. Sin embargo, y dado que nacemos libres 
para elegir nuestras propias experiencias, los seres humanos pueden cometer errores y 
dar lugar a una maldad deliberada – alejándose del alineamiento con lo Divino, de modo 
que crean sufrimiento y dolor. Aunque nada tiene una esencia malévola o maligna en su 
naturaleza absoluta, la bondad toma un estado relativo en el mundo manifiesto. En otras 
palabras, no todo en el mundo material es igual de bueno, y dentro de lo absoluto, nada 
posee una esencia de maldad.

Pautas Éticas de Anusara Yoga

•	 La armonía e integridad de la comunidad de Anusara yoga se conserva siguiendo un conjunto 
de pautas éticas. Nuestra comunidad se mantiene unida por la alianza implícita de todos 
aquellos que la conforman con los principios espirituales de la filosofía de Anusara yoga, 
como la celebración de la belleza en toda su diversidad, la sinceridad y el honrar la libertad 
creativa de lo Divino en todos los seres. Todos estamos alineados con la verdad de que es 
la Gracia quien desempeña el papel principal en el exitoso fluir de la práctica, las clases y de 
la comunidad misma.

•	 La visión de la filosofía Tántrica en la que se basa Anusara Yoga ofrece un camino que afirma 
la vida, tanto para vivir en el mundo que nos rodea como para explorar las esferas más 
sutiles de la consciencia interior.

•	 El alineamiento de Anusara es un alineamiento con lo Supremo, que vibra como la esencia de 
todo. Es la vida en sí misma. Por eso apoyamos todo lo que realza y afirma la vida. La esencia 
de la vida incluye alegría, bondad, belleza, amor, libertad y verdad. Todo aquello que realce y 



8

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

expanda estos aspectos de lo Supremo en el mundo material por encima de sus aspectos 
antitéticos se considera ético en Anusara.

•	 Anusara es fluir con la Gracia diciendo “sí” al completo espectro mágico de la vida. Es 
la voluntad de ser conciente de todas nuestras facetas – la luz y la oscuridad, el arco iris 
completo de sensaciones, percepciones, emociones y pensamientos. Decir sí a la vida 
significa experimentar y reconocer abiertamente cada momento de modo completo y sin 
prejuicios. Simplemente abrimos nuestros corazones al momento presente sin aferrarnos ni  
forzar nada.

•	 A todo aquello que se cruce en nuestro camino, sea auspicioso o desfavorable, bueno o malo, 
inspirador o descorazonador, respondemos en modos que afirman más la vida. Fluir significa 
sentir el momento plenamente y desde ese lugar elegir actuar en modos que celebren la 
esencia de la vida, el Espíritu y nuestros corazones.

•	 Un aspecto clave de la práctica de Anusara Yoga es profundizar nuestra relación con lo 
Supremo en la forma que éste adopta en el mundo exterior, para así experimentar 
una alegría siempre creciente, a través de la expansión y la revelación de nuestra  
consciencia divina.

•	 La relación con lo Supremo se profundiza purificando y refinando el cuerpo, la mente y las 
emociones, para reflejar más plenamente lo Divino en cada uno de estos aspectos individuales 
del propio ser. Ademas, cuando los sentidos y la mente poseen un mayor grado de pureza y 
refinamiento, se es capaz de percibir más claramente lo Universal en todo, en este nuestro 
mundo relativo. Cualquier grado de percepción directa de la luz de la Consciencia Universal 
proporciona un guiño inmediato de la ilimitada alegría y belleza de la esencia de lo Universal. 
En Anusara buscamos con pasión nuestro desarrollo y refinamiento en su totalidad: en 
nuestro cuerpo y nuestra mente, incluyendo el razonamiento y las capacidades intuitivas.

•	 Buscamos desarrollar y refinar nuestras emociones, incluyendo las más profundas virtudes 
de nuestro corazón, para expresar y exaltar más plenamente lo Supremo a través de  
nuestra individualidad.

•	 Todo en la vida, todas las relaciones, experiencias, pensamientos y sentimientos pueden 
experimentarse como una puerta a la dicha de lo Universal. La práctica tántrica es 
particularmente efectiva cuando el yogi se mueve en el punto límite de situaciones y 
circumstancias desafiantes que podrían desalinearlo de su corazón. Las grandes categorías 
de estas dificultades incluyen el uso de la energía sexual, el dinero, el poder personal, 
las substancias que alteran el estado de la consciencia como drogas adictivas y alcohol. 
El Tantra enseña cómo actuar para transformar circunstancias y relaciones que podrían 
desalinearnos de nuestro propósito más elevado y llevarnos al sufrimiento, en situaciones 
que poderosamente afirmen la vida y nos conecten aún más a lo Universal. Este es el arte 
científico que posee el Tantra, de transformar una situación potencialmente tóxica en un 
néctar vitalmente expansivo. La aplicación apropiada de las enseñanzas Tántricas a cualquier 
situación fortalece y centra al yogi a un nivel más profundo para mantenerse conectado de 
modo efectivo con la Shakti Universal a través de los altibajos emocionales de la vida. Así, 
toda situación en la vida se convierte para el yogi de Anusara en una oportunidad para pulir 
el espejo en su cuerpo, mente y corazón. Cuanto más se limpie la capa de polvo del espejo 
de su ser, con más brillo podrá reflejarse la Luz de lo Universal a través de él.

•	 En Tantra no necesariamente evitamos ni nos abstenemos del placer terrenal (bhoga) ni del 
disfrute, del mismo modo que tampoco practicamos la autoindulgencia. Nuestra intención 
no es la de trascender este mundo, dado que lo consideramos una encarnación de lo Divino. 
Los placeres de la vida son muchas veces formas vibracionalmente más lentas de Ananda. 



9

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Por eso, exploramos la vida maravillados a través de nuestros sentidos, en lugar de intentar 
someterlos o atenuarlos para trascender la vida terrenal.

•	 Se puede disfrutar de los placeres de este mundo sin aferrarse a ellos. Sin embargo, el hecho 
de jugar con estos placeres no está exento de riesgos. Aún así, la recompensa de experimentar 
directamente la esencia de la Consciencia es tan alta, que los Tántricos asumen el riesgo de 
adentrarse en el campo de oscuridad y luz, del dolor y el placer. En Anusara queremos vivir 
con gran pasión pero sin ataduras, sin exceso ni aberración.

•	 A través de nuestra práctica de Anusara Yoga, cultivamos la habilidad para discriminar 
claramente entre aquello que realza la vida y aquello que no. Empleamos nuestra capacidad 
de discernir y juzgar para alinearnos con la bondad y reducir así el sufrimiento, disminuir la 
fealdad, disolver el odio y por el contrario exultar en el esplendor de la vida y de nuestra 
auspiciosidad inherente.

•	 En Anusara decidimos convertir los momentos ordinarios, terrenales y profanos en 
sagrados y divinos. Nuestra intención es la de convertir toda circunstancia, incluso aquellas 
potencialmente dolorosas, desafiantes o desagradables, en puertas que nos lleven a ahondar 
en la experiencia de nuestra naturaleza divina. El dolor, la tristeza, el caos, la violencia, las 
mentiras, el apego, el odio y el miedo pueden utilizarse para, en última instancia, expandir 
la inmensa libertad del fluir de lo Supremo en este mundo. Nuestra intención es destinar la 
mínima cantidad necesaria de estos elementos sombríos para exultar en la encarnación de lo 
Supremo. Todo debe ser considerado como parte de un contexto más extenso, si deseamos 
determinar el uso adecuado de la sombra y la luz y permitir que la Shakti se expanda de 
modo óptimo en cada situación concreta. Todo es relativo a la situación y al contexto. Existe 
una danza, un dar y recibir entre la oscuridad y la luz, entre la manifestación y la disolución, 
todo el tiempo, y aún así, la constante es Consciencia Suprema. 

•	 Elegimos establecer una danza de intercambio de energía justo y beneficioso para ambas 
partes. A menudo existe un diferencial de poder entre las dos partes que conforman una 
relación: patrón y empleado, vendedor y cliente, profesor y estudiante, padre e hijo. A pesar 
de ese diferencial de poder, la relación puede prosperar cuando el intercambio de energía es 
equilibrado. Cuando el intercambio de energía se da de modo equilibrado, ese dar y recibir 
se convierte en adecuado y sano para ambas partes, lo que da lugar a una exultación de Shri.

•	 Anusara es un auténtico camino medio, que se abre hacia los extremos en todo su espectro 
y, aún así, busca el punto de equilibrio en el centro en todo momento.

•	 Discernimos entre la realización de nuestros deseos espirituales y la gratificación de nuestros 
deseos físicos. Todas nuestras necesidades y deseos físicos a corto plazo son emplazados en 
un contexto mayor, relacionado con el hecho de cómo la satisfacción de éstos puede estar al 
servicio de nuestros deseos e intenciones espirituales a largo plazo. Por eso, la gratificación 
de los deseos físicos no supone un obstáculo, a menos que ésta disminuya o bloquee de 
algún modo la realización de nuestros deseos espirituales.

Cosmología Tántrica y la Naturaleza del Universo

Desde un punto de vista Tántrico, todo lo que existe en el Universo es esencialmente Consciencia 
Suprema. El Universo comprende un mundo de existencia absoluto y uno relativo. El Universo 
entero puede organizarse en 36 principios o niveles de existencia (tattvas). Existen 5 tattvas del 
mundo absoluto + 6 tattvas del mundo psíquico + 25 tattvas del mundo relativo.

Las 25 tattvas del mundo físico, relativo fueron creadas en su origen por el sistema filosófico 
Samkhya. Posteriormente, estas 25 tattvas fueron asimiladas por la cosmología Tántrica y 
complementados con 11 tattvas adicionales, añadidas por los sistemas filosóficos Tántricos.



10

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Los 36 Principios

•	 Realidad Absoluta:
◊	 Shiva – Shakti
◊	 Sadashiva, Ishvara, Shuddhavidya

•	 Realidad Relativa:
◊	 Maya
◊	 5 Kanchukas (cubiertas)
◊	 Purusha – Prakriti
◊	 3 Niveles de la Mente
◊	 5 Jnanendriyas (Órganos de los Sentidos)
◊	 5 Karmendriyas (Órganos de Acción)
◊	 5 Tanmatras (Elementos Sutiles)
◊	 5 Mahabhutas (los 5 Elementos)

Lo Absoluto – Naturaleza de la Realidad Suprema

Shiva – Shakti

La Unidad, Espíritu Supremo singular

•	 Consciencia Suprema/Potencial Creativo Ilimitado
◊	 Consciencia Suprema que vibra con ilimitado Poder creativo y Dicha.

Atributos Esenciales de lo Absoluto

•	 Cit – Consciencia y Autoconciencia
•	 Ananda – Dicha del Poder Creativo
•	 Shri – Auspiciosidad del Poder Creativo
•	 Svatantrya – Libertad Suprema
•	 Purnatva – Plenitud, Paz, Perfección
•	 Spanda  – Pulsación, Polaridad de Energías
Prakasha – Vimarsha – sub – atributo de Shiva-Shakti que es reflejo de la Pulsación de la 
Autoconciencia suprema.

◊	 Prakasha – autoluminosidad, la luz de la consciencia
◊	 Vimarsha – poder de autoreflexión, autoreferencial, el espejo de la consciencia que 

refleja su propia luz. Reflejo de la consciencia o mente que tiene lugar dentro de  
sí misma.

Los Cinco Aspectos Clave de lo Absoluto 

Chit, Ananda, Iccha, Jnana y Kriya (los 5 Tattvas de la realidad absoluta)

•	 Chit (Shiva) – Consciencia Suprema, Auspiciosidad Absoluta
◊	 Eternidad

•	 Ananda (Shakti) – Poder creativo Supremo
◊	 Omnipresencia, Libertad ilimitada

•	 Iccha – Voluntad/Deseo – Plenitud de Corazón, plenitud de ser, realización



11

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

◊	 Sentido de asombro/misterio antes de la actividad/manifestación.
◊	 Sat – Verdad, Existencia Suprema, Cualidad de ser, Ser.
◊	 Yo soy Esto (Sadashiva)

•	 Jnana – Conocer (omnisciencia) – poder de identificación.
◊	 Conocimiento del propio estado de consciencia.
◊	 Chit – luminoso, autoconsciente, consciencia
◊	 Esto yo Soy (Ishvara)

•	 Kriya – Hacer (omnipotencia)
◊	 Ananda – libre e independiente, la expresión de lo que ES, dicha.
◊	 El océano de consciencia vibra, se estremece constantemente con el Deleite más 

elevado. 
◊	 Esto y Yo (Shuddhavidya)

El Mundo Relativo – Encarnación, el Microcosmos

•	 ¿Porqué se encarna lo Absoluto ilimitado en existencia limitada?
•	 ¿Porqué Dios crea?
•	 ¿Cuál es el próposito de la vida?
•	 ¿Cómo nace este mundo relativo?

¿Porqué?

•	 Toda la creación existe como resultado de la danza divina, por el puro deleite y el juego 
(lila) de encarnar la naturaleza dichosa propia de lo Supremo (Ananda).

•	 Cuando el sujeto se mira en el espejo, ve su reflejo incrementando el conocimiento que 
tiene acerca de sí. Del mismo modo, Shiva se limita a sí mismo para expandir tanto su 
experiencia como su conocimiento de sí mismo. Lo Inmortal ha elegido convertirse en 
mortal para incrementar el conocimiento y el deleite de sí mismo.

¿Cómo?

•	 Shiva crea un espejo dentro de El, sobre el que proyecta Su luz de consciencia para hacer 
aparecer el mundo.
◊	 Este mundo es un reflejo (pratibimba) dentro del espejo de lo Supremo. El mundo 

manifiesto es una apariencia real. No es imaginario. Una foto o la imagen en el 
espejo existen en realidad, pero no son el sujeto real, ideal o arquetípico en  
última instancia.

•	 Todo adquiere existencia en este mundo como resultado de la danza creativa de Shiva y 
Shakti. La Unidad se convierte en Dos y luego en Multitud.

•	 Todo en este mundo es una danza relativa entre contrarios complementarios. Positivo 
y negativo, masculino y femenino se persiguen para intentar unirse otra vez. La esencia 
vital en el mundo físico busca la unión y el equilibrio, mientras tiende también hacia la 
diversidad y la diferencia.

•	 Lo Universal elige dar un paso hacia la manifestación al crear de modo instantáneo 
niveles vibracionales progresivamente más lentos de Su ilimitada luz creativa.

•	 Desde Su libertad intrínseca y Su alegría ilimitada, el Uno crea la diferencia y la 
diferenciación dentro de Sí mediante capas y velos.

El mundo relativo sale y entra de su forma manifiesta mediante el spanda de lo Absoluto.

•	 So Ham – el pulso, la respiración de lo Supremo.



12

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Corrientes Liberadora y Manifestadora de la Naturaleza.
•	 Evolución/Involución.
•	 Sí/No – expansión/contracción de Shiva
•	 Luz y Sombra
•	 Placer y Dolor
•	 Libertad y Ataduras

Esta pulsación de energía creativa que se condensa y se expande se mueve en ciclos, espirales 
y círculos.

Ciclos de la Naturaleza

AUM – el sonido primordial del universo manifiesto compuesto por 3 sonidos que 
representan los 3 estadios del ciclo creativo (creación, manteniento y disolución) rodeados 
por el 4º aspecto de silencio supremo. El sonido de la creación surge del silencio y al silencio 
el sonido regresa.

•	 Del oscuro, amorfo mar de Shakti caótico y creativo, surgen formas organizadas de luz 
y sonido divinos. (Saraswati)

•	 El latido de luz creativa continúa evolucionando en su manifestación, adquiriendo formas 
cada vez más refinadas y sofisticadas (Lakshmi).
◊	 Shri – belleza divina, luz abundante y divina, esplendor inherente en la vida.

•	 Al llegar al punto más alto del ciclo manifiesto, esa forma refinada empieza a disolverse y 
eventualmente regresa al oscuro y caótico mar de energía del que surgió (Kali).

El mundo manifiesto surge de la Ananda Tandava, o la danza de la dicha de Shiva, el Bailarín 
Cósmico (Nataraja). Shiva en la forma de Nataraja simboliza los cinco actos divinos (pancha 
krityas) de la creación, sostenimiento, disolución, ocultación y concesión de la gracia.

5 Actos Divinos de Shiva

•	 Creación, Sostenimiento, Disolución, Ocultación y Revelación.
◊	 Creación (Srsti) – es la disminución de la vibración desde lo sutil hacia lo burdo. 

Espíritu a Materia. Corriente manifestadora.
◊	 Sostenimiento (Sthiti) – la energía que mantiene unida la forma y da apariencia  

de solidez.
◊	 Disolución (Samhara) – lo externo se disuelve de nuevo en lo interno. Lo burdo 

se disuelve de nuevo en lo sutil. La diferencia en la unidad. Materia en Espíritu. 
Corriente liberadora.

Ocultación vs. Revelación – Vilaya y Anugraha

•	 Misterio e Revelación Interna 
•	 Ignorancia (Avidya) y Despertar
•	 Olvidar y Recordar

La Gracia – El poder de la Revelación

•	 Guru – “Gu” (oscuridad) relacionado con las gunas. “Ru” (luz) relacionado con “carente 
de forma”.
De la oscuridad a la luz.



13

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Cuando la oscuridad se encuentra con la luz, desaparece.

Cuando el odio se encuentra con el amor puro, se disuelve.

El poder que oculta o bloquea se puede entender como Guru tattva, puesto que cada parte 
del ciclo es Shiva.

Guru significa literalmente “el de peso”. – Shakti concentrada que modela el espacio/tiempo 
por medio de su energía masiva de consciencia, como el campo gravitacional de una estrella 
gigante o incluso un agujero negro.

Maya

Es el poder de lo Supremo de ocultarse a sí mismo con capas o velos. Por lo tanto, es el 
primer principio del mundo de manifestación. Es el poder que convierte lo Inmensurable en 
mesurable y lo Infinito en finito. Es el poder diferenciador del universo.

De Maya, la 6o tattva, surgen los siguientes 5 tattvas, las Kanchukas, que conforman nuestra 
atma (alma), nuestro sentido de individualidad espiritual.

5 Kanchukas – Capas

•	 Kalā – limita la omnipotencia (Kriya).
crea acciones limitadas o limita la capacidad de actuar.

•	 Vidya – limita la omnisciencia (Jnana)
crea elconocimiento limitado.

•	 Raga – limita la plenitud del corazón (Iccha)
crea el deseo y el anhelo de ser pleno otra vez.

•	 Niyati – limita la omnipresencia, la libertad de poder creativo y expresión (Shakti)
crea el tejido del Espacio y el tapiz energético de la causalidad.

•	 Kāla – limita la conciencia eterna (Shiva)
crea el tiempo, y el sentido de conciencia secuencial.

Las 3 Malas

Mala – polvo, suciedad, capa sobre el espejo del Corazón. Surge de Maya Shakti.

•	 Anava mala se asocia con Raga y el velo de Iccha Shakti. Crea el sentimiento de carencia, 
de no sentirse valioso, de estar incompleto, la tristeza. Se relaciona con el elemento agua 
(Ap) y la dosha Kapha.

•	 Mayiya mala se asocia con Vidya y el velo de Jnana Shakti. Crea la percepción de separación 
y diferencia, la falta de conexión con la unidad, lo cual puede llevar al conflicto, a la ira y 
al odio. Relacionada con el elemento fuego (Agni) y la dosha Pitta.

•	 Karma mala se asocia con Kala y el velo de Kriya Shakti. Crea la sensación de ser el 
“hacedor“ y el sentimiento de angustia al no ser capaz de cumplir las acciones; ansiedad 
y miedo de no poseer los recursos ni la habilidad de crear. Relacionado al elemento aire 
(Vayu) y la dosha Vata.
◊	 Cuando la conciencia pura (Shiva) llega a cubrirse hasta el nivel burdo de la mente, 

cuyo pensamiento funciona de modo lineal, entonces surge el comportamiento 
diferenciador, sentencioso y contendiente.



14

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

◊	 El poder puro de la dicha (Shakti) se cubre hasta el nivel burdo del corazón, lo 
cual se refleja en emociones inestables y sentimientos carentes de discernimiento, 
errados en su percepción y carentes de armonia.

Las 9 Rasas

Shanta – Paz	 calma, realización, contentamiento, relajación	        (Agua) 
Shringara – Amor 	 amor erótico, deseo, devoción, belleza divina, admiración	 (Fuego) 
Hasya – Alegría    	 humor, felicidad cómica, sátira, sarcasmo, exuberancia	  (Aire)

Karuna – Compasión	pena, empatía, ligera tristeza	 (Agua) 
Vira – Valentia	 heroismo, confianza, orgullo, decepción feroz	        (Fuego)
Adbhuta – Asombro	 curiosidad, maravilla, intriga del misterio	 (Aire)

Vibhatsa – Asco	 repugnancia, auto –aversión, depresión profunda	 (Agua) 
Raudra – Ira	 furia, irritación, violencia, rabia hostil	 (Fuego) 
Bhayanaka – Miedo	 preocupación, ansiedad, angustia, paranoia, terror paralizante 	 (Aire)

Agua Fuego Aire

Shanta Shringara Hasya

Karuma Vira Adbhuta

Vibhatsa Raudra Bhayanaka



15

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Las 25 Tattvas del Sistema Samkhya

(Base Metafísica del Yoga Clásico y el Ayurveda)

25 = Purusha + Prakriti + 3 Aspectos de la Mente + 20 Tattvas del mundo fisico + 11 tattvas 
tantricas (5 Tattvas absolutas + Maya + 5 Kanchukas) = 36

Purusha – Prakriti

Purusha

•	 Espíritu /principio masculino – Ascendente/expansivo

Prakriti

•	 Materia /principio femenino – Descendiente /condensante

Purusha es creado por Maya con las 5 Kanchukas.

Prakriti es la cubierta material para Purusha.

En la Cosmología Tántrica, se requieren energías iguales y opuestas para que la manifestación 
tenga lugar. Este punto es significativamente distinto a la vision del Yoga Clásico, en la que 
Purusha se considera superior a Prakriti.

Las 3 Gunas – Cualidades Esenciales de la Naturaleza

Las Gunas ayudan a describir las cualidades de las actividades y las cosas materiales. Todo en 
este mundo físico es una compilación de las gunas.

•	 Tamas – condensante /refrescante /ralentizante/oscuridad/descendente
◊	 Quietud, silencio, inercia – relacionado con la tierra/agua

•	 Rajas – expansivo/que calienta/acelerador/ascendente
◊	 Activador, estimulante, dinamismo – relacionado con el fuego/aire

•	 Sattva – equilibrante /optimizador – luz, luminosidad

Se corresponden con materia, energía y luz (Consciencia)

Tamas, Rajas, Sattva

Unión de Opuestos:

P:	 ¿Qué es equilibrio? ¿Qué es óptimo?

R:	 Todo aquello que realce y afirme la vida en cualquier circunstancia particular de 
tiempo y espacio.

R:	 Yoga – la reconciliación de los opuestos, el matrimonio sagrado de contrarios 
complementarios.

3 Niveles de la Mente

1.	 Buddhi – Inteligencia espiritual; Luz del poder del Alma para discernir, juicio, intuición.

◊	 Iccha (querer) – El corazón – sabe qué es dharmico.
2.	 Ahamkara – sentido del ego o la individualidad. Puente psíquico entre la Luz del Alma y 

el Cuerpo – Mente, un filtro entre la Mente Más Elevada y la Mente más baja.

◊	 Jnana (saber) – Mente – identifica con el proceso del acto.



16

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

3.	 Manas – órganos de cognición, almacena y procesa la información, procesos lineales de 
la mente, mente racional.

◊	 Kriya (sentir) – Cuerpo – sabe cómo actuar, cómo hacer.

20 Tattvas del Cuerpo Físico

5 Órganos de los Sentidos – (Jnanendriyas)

•	 Oídos – auditivo, sentido del oído
•	 Piel – táctil, sentido del tacto
•	 Ojos – visual, sentido de la vista
•	 Lengua – gustativo, sentido del gusto
•	 Nariz – olfativo, sentido del olfato

5 Órganos de acción – (Karmendriyas)

•	 Boca/garganta – Hablar
•	 Manos – Tocar, sentir
•	 Pies – Moverse, desplazarse
•	 Genitales – Recreación, procreación
•	 Órganos de evacuación – Eliminar, excretar

5 Elementos sutiles – (Tanmantras)

•	 Shabda – energía de vibración (sonido como tal)
•	 Sparsha – energía de impacto (tacto como tal)
•	 Rupa – energía de luz y forma (forma como tal)
•	 Rasa – energía de atracción viscosa (gusto como tal)
•	 Gandha – energía de atracción cohesiva (olor como tal)

5 Elementos – (Mahabutas)

	 Espacio, Aire, Fuego, Agua, Tierra

	 5 colores diferentes para que el Gran Artista pinte.

	 Los 5 Elementos suponen un portal a la belleza, la libertad y el placer.

•	 Espacio (Akasha) – claro, suave, inmensurable, sin ataduras, sin dimensiones, vibración, 
libertad, provee el lugar de juego para el amor incondicional, no direccional, impregna 
todo, sutil, expansivo, campo que contiene propósito , relacionado con el volumen, 
energía nuclear.

•	 Aire (Vayu) – móvil, seco, vectores de dirección, agitado, enrarecido, ligero (ascendente), 
energía eléctrica, Espacio en movimiento, respuesta del sistema nervioso.

•	 Fuego (Agni) – agudo, caliente, penetrante, seco, ligero (ascendente), brillante, 
transformativo, comprensión, entendimiento, luz que permite el movimiento de un lugar 
a otro (puede ver hacia dónde estás caminando), selectividad, partículas de Aire crean 
fricción y luego fuego.

•	 Agua (Ap) – apagado, suave, líquido, viscoso, claro, descendente, adhesivo, cohesivo, 
energía química, asimilación, permite la vida, el Fuego disolvió ciertas partes del Espacio 
en Agua.

•	 Tierra (Prithivi) – pesado, apagado, estático, denso, sólido, duro, inerte, burdo, atracción 
cohesiva, gravitacional, energía mecánica, descendente, el Agua se solidificó para crear  
la Tierra.



17

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Toda substancia física tiene los 5 elementos.
p.e. Agua – hielo, agua, fuego a vapor, a espacio.

Anatomía del Cuerpo Sutil

5 Capas (koshas) – Cuerpo Interno/ Cuerpo Externo

•	 Annamaya kosha	  – tierra	 físico, cuerpo de la comida
•	 Pranayama kosha	  – agua		 pránico, cuerpo de la fuerza vital
•	 Manomaya kosha 	  – fuego	 racional, mente lineal/instintos,emociones
•	 Vijnanamaya kosha	  – aire		  mente intuitiva, sabiduría
•	 Anandamaya kosha	  – espacio	 espíritu puro, cuerpo de la dicha

Cuerpo interno – patrón óptimo energético del cuerpo fisico

•	 Existe un orden profundo para la estructura energética del Cuerpo Interno.

Energía Cósmica – Shakti en el cuerpo

•	 Shakti es la energía creativa de Shiva que vibra en todo lo que existe en el universo a 
varios niveles de frecuencia. En el cuerpo/mente, la forma general de Shakti que vibra en 
forma de vitalidad o vida misma se denomina Prana. Asociada con la mente y el sistema 
nervioso, Shakti es como una fuerza eléctrica.

•	 Kundalini (la enroscada) es una forma extremadamente condensada y potente de 
Shakti en el cuerpo. Si el prana es como el electromagnetismo, Kundalini es como la  
energía nuclear.

•	 El Prana y la Kundalini son supremamente inteligentes. La Shakti en el cuerpo se organiza 
dependiendo del espacio y el tiempo.

•	 Prana es la fuerza vital en nuestros cuerpos. Interpenetra y pulsa dentro de cada célula, 
dándole vida a nuestro cuerpo. El Prana vitaliza y coordina todas las funciones corporales. 
Cada partícula del cuerpo físico, cada molécula de ADN, cada célula, cada órgano, cada 
glándula, pulsa con prana. El corazón late, el diafragma asciende y desciende, y los 
compuestos bioquímicos fluyen en una sinfonía armónica, todo debido a la pulsación del 
prana en el cuerpo.
Prana es el movimiento energético en nuestra mente:

◊	 El prana hace posible nuestra conciencia, percepción, nuestras sensaciones, 
sentimientos, pensamientos y emociones.

◊	 Si el prana se altera o se agita, la mente también se agita. Establecer un fluir pránico 
estable y tranquilo en el cuerpo hará que la mente experimente estabilidad, paz  
y quietud.

La Respiración

La respiración como forma de energía universal en el cuerpo.

•	 Representa la forma finita de Shakti Universal. La respiración es la Diosa danzando 
en nuestro interior. Ella es la que está a cargo en última instancia. No podemos regir 
la enorme energía existente tras la respiración por medios naturales. Por ejemplo, al 
intentar contener la respiración por un tiempo indefinido, es posible que te desmayes, y 
tu respiración empezará entonces de modo automático a funcionar de nuevo.



18

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Las 36 Tattvas de la Cosmología Tántrica

Las Tattvas Absolutas
Lo Universal – La Realidad Suprema

Consciencia Macrocósmica

Paramshiva

	 1. Shiva	 2. Shakti
	 Consciencia Suprema	 Poder de la Consciencia

	 3. Sadashiva 	 4. Isvara 	 5. Suddhavidya
	 Iccha 	 Jnana	 Kriya
	 fuerza de Voluntad 	 conocimiento	 acción

Sat-Cit-Ānanda
Ser-Consciencia-Dicha

Tattvas Físicas
Consciencia Microcósmica

6. Māyā  – poder diferenciador del universo

5. Kanchukas  – Capas
7. 	 Kalā   – limita la omnipotencia (Kriya), crea acción limitada o limita la capacidad de actuar
8. 	 Vidya  – limita la omnisciencia (Jnana), crea el conocimiento limitado
9. 	 Raga  – limita la plenitud del corazón (Iccha), crea el deseo y el anhelo de sentirse pleno de nuevo
10.	Niyati  – limita la libertad de omnipresencia de la fuerza creativa y de expresión (Shakti), crea el tejido  

del Espacio y el entramado energético de la causalidad
11.	Kā la  – limita la conciencia eterna (Shiva), crea el tiempo y la sensación de conciencia secuencial

Tattvas Físicas
Mundo Relativo

	 12. Purusha	 13. Prakriti
	 Principio Masculino	 Principio Femenino

	 14. Buddhi – inteligencia
	 15. Ahamkā ra – sentido del ego
	 16. Manas – funciones mentales

	 Jnanendriyas	 Karmendriyas
	 Cinco órganos de los sentidos	 Cinco órganos de acción
	 17. Oídos – auditivo, audición	 22. Boca – hablar
	 18. Piel – táctil, tacto, sentir	 23. Manos – tocar
	 19. Ojos – visual, visión	 24. Pies – desplazarse
	 20. Lengua – gustativo, gusto	 25. Genitales – procrear
	 21. Nariz – olfativo, olor	 26. Intestinos – evacuar

	 Tanmatras	 Mahabhutas
	 Cinco elementos sutiles	 Cinco elementos burdos
	 27. Shabda – Energía de vibración (sonido como tal)	 32. Espacio (Ākāsha)
	 28. Sparsha – Energía de Impacto (tacto como tal)	 33. Aire (Vāyu)
	 29. Rūpa – Energía de luz y forma (forma como tal)	 34. Fuego (Agni)
	 30. Rasa – Energía de atracción viscosa (gusto como tal)	 35. Agua (Ap)
	 31. Gandha – Energía de atracción cohesiva (olor como tal)	 36. Tierra (Prithivi)



19

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Honramos la respiración como encarnación de la Diosa, Chitshakti, la fuerza creativa 
infinita que impregna el universo entero. Ella exhala en nosotros cuando nacemos y se 
inhala a sí misma por completo fuera de nosotros cuando morimos. En realidad, estamos 
siendo respirados por un poder mayor. Ella es la bailarina principal de la danza de la 
vida, buscándonos como pareja. Si seguimos con armonía los movimientos naturales de 
la respiración, podemos participar en la creación de una danza mágica y maravillosa a  
su lado.

•	 Entendiendo esto, respira con humildad, y alegría, otorgándole la importancia que se 
merece. Deja que el bailarín principal marque el paso y síguele lo mejor que puedas, de 
modo que la danza sea una expresión única de armonía y alegría. En lugar de intentar 
estar a cargo de la respiración, simplemente baila con Ella realzando el fluir pránico en 
la mente/cuerpo.

Orientación y Dirección espaciales

Shakti se encarna en el espacio y el tiempo de modo un profundamente organizado. Al 
conocer los principios de alineamiento espacial de Shakti en el cuerpo, podemos alinearnos 
con Ella mucho mejor

Líneas centrales del cuerpo:

•	 La forma del cuerpo es similar a la de una estrella de cinco puntas, con el tronco axial del 
torso, y el cuello, los brazos y las piernas extendiéndose a partir de la línea central. Así, 
las líneas nucleares son las grandes líneas centrales que recorren las principales partes 
del cuerpo – a lo largo del torso, por el cuello y la cabeza, y a lo largo de los brazos 
y también de las piernas, y luego a lo largo de cada uno de los dedos de las manos y  
los pies.



20

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Tabla de Correspondencia de los Tattvas Tántricos

Tattva Sujeto/Objeto Atributo Supremo Kanchukas

Shiva – Consciencia Suprema YO Eternidad Kāla – tiempo

Shakti – Poder Creativo de lo Supremo SOY Omnipresencia/Libertad Niyati – Espacio

Iccha – Voluntad Divina YO SOY Esto Purna – Plenitud Raga – Deseo

Jnana – Conocimiento Divino Esto YO SOY Omnisciencia Vidya – Conocimiento limitado

Kriya – Acción Divina Esto y Yo Omnipotencia Kalā – Acción limitada

	 Cielo	  Aire	 Fuego	 Agua	 Tierra 

Tattva 5 Elementos 3 Malas 3 Doshas

Shiva – Consciencia Suprema Cielo

Shakti – Poder Creativo de lo Supremo Tierra

Iccha – Voluntad Divina Agua Anava Kapha

Jnana – Conocimiento Divino Fuego Mayiya Pitta

Kriya – Acción Divina Aire Karma Vata

Cielo

Aire
Fuego

Aqua

Tierra

Cielo Aire
Fuego

Aqua
Tierra

Jnanendriyas Karmendriyas Tanmatras Mahabutas

Oídos Boca/hablar Shabda – sonido Espacio

Piel Manos/tocar Sparsha – tacto Aire

Ojos Pies/desplazarse Rupa – color Fuego

Lengua Genitales/procrear Rasa – sabor Agua

Nariz Intestinos/evacuar Gandha – olor Tierra



21

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Existe una orientación polar para la organización de la energía en su manifestación:

Masculino – Femenino
Arriba – Abajo
Derecha – Izquierda
Anterior – posterior
Cielo – Tierra
Fuera – Dentro
Externo – Interno

Prana – dentro; Apana – fuera

Este – caliente, agudo, brillante (solar)		  arriba – Aire
Oeste – fresco (lunar)				    abajo – 	Tierra
Norte – más frio (lunar)			   detrás / izquierda – Agua
Sur – más cálido (solar)				   delante /derecha – Fuego

Sureste – Fuego
Suroeste – Tierra
Noreste – Aire
Noroeste – Agua
Centro – Espacio

Cuerpo Frontal – lo conocido, individual
Cuerpo Posterior – lo desconocido, el misterio, crudo, universal

Este – cuerpo frontal
Oeste – cuerpo posterior
Sur – base de la columna (Muladhara)
Norte – coronilla (Sahasrara)

El cuerpo empieza en la espalda. La cara empieza en la parte posterior de la cabeza.

Vertical – masculino
Horizontal – femenino

Cuadrado desdoblado – cruz (vertical y horizontal)

Espiral interna – crea espacio horizontal
Espiral externa – crea espacio vertical

Mitad superior – universal
Mitad inferior – individual

Sistema Pránico

Nadis – Canales sutiles de prana que vibran (de la palabra “nada” – sonido).

•	 Cuerdas de un instrumento musical cósmico.
•	 Microcosmos del proceso universal de la creación. Varias emociones y estados mentales 

se relacionan con determinadas secciones o estratos en el cuerpo.
Kanda – bulbo o nexo de energía a partir del cual se originan los nadis.

•	 Localizado en el abdomen cerca del ombligo a lo largo del Sushumna.
•	 72.000 a 350.000 nadis surgen del kanda.



22

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Sushumna 	 – canal vertical 	– Línea central

Ida 		 – Luna 		 – izquierda

Pingala	 – Sol		  – derecha

Sistema nervioso Simpático y Parasimpático

•	 Nervios aferentes y eferentes.
El dinamismo pránico libera 3 formas de energía:

•	 Luz (Laghima)
•	 Mente (Anima) – poder de hacerse muy pequeño, sutil – (entre los fotogramas de la 

película de la vida)
•	 Materia (Mahima – poder de magnificar)
5 Pranas Primarios

•	 Prana 		  – Espacio	 – Descendente, hacia dentro 	 – llena el espacio
•	 Udana		  – Aire		  – Ascendente			   – se mueve hacia arriba
•	 Samana		 – Fuego	 – Lineal				   – Viveka, que separa
•	 Vyana		  – Agua		  – Circular			   – pulsación, latido
•	 Apana		  – Tierra		 – Descendente, hacia fuera	 – concentrado/enfoque
5 Pranas Secundarios

•	 Naga – causa el erupto
•	 Kurma – causa el parpadeo de los ojos
•	 Krikara – causa los estornudos y la tos
•	 Devadatta – causa los bostezos
•	 Dhanamjaya – causa la disolución del cuerpo tras la muerte

Chakras

Ruedas de energía que reciben, asimilan y transmiten Shakti en varios niveles de la experiencia/
conciencia.

1.	 Muladhara – Tierra; gravitación, absorbe hacia un punto; supervivencia, deseo de estar 
aquí en el mundo físico; Confianza, enraizamiento, estabilidad (Shakti).

•	 Deseo por las necesidades para sobrevivir y existir.
◊	 Autopreservación

•	 Si excesivo (+) exageradamente posesivo; madre temerosa
•	 Si deficiente (–) sin hogar, desenraizado, víctima

2.	 Svadisthana – Agua; polaridad; relación; sexualidad; placer; sentimiento.

•	 Deseo de expresión emocional/sexual.
◊	 Autodisfrute/gratificación

•	 (+) manipulador y controlador, como un Emperador lujurioso
•	 (–) codependiente, mártir, sumiso

3.	 Manipura – Fuego; combustión; fuerza de voluntad individual; autoestima; vitalidad; 
personalidad.

•	 Deseo de expresar nuestra individualidad.
◊	 Autoidentificación



23

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 (+) egoísta, absorto en sí mismo, guerrero ambicioso movido por sus intereses.
•	 (–) autoestima pobre, sirviente sensible, se siente rechazado.

4.	 Anahata – Aire; equilibrio; amor; emociones equilibradas; abierto de corazón.

•	 Deseo de amor
◊	 Autoaceptación

•	 (+) Expresión emocional inapropiada
◊	 límites emocionales débiles, actor ingenioso

•	 (–) despiadado, sin corazón, incapaz de sentir emociones
5.	 Vishuddha – Sonido; vibración; comunicación; creatividad (afirma la vida)

•	 Deseo de decir y oír la verdad
◊	 Autoexpresión

•	 (+) intencionado, controlador, que juzga, modo hiriente de hablar
•	 (–) falto de fe, incapaz de expresar creativamente, niño silencioso

6.	 Ajna – Luz; luminosidad; intuición; percepción psíquica; visión clara; sabiduría.

•	 Deseo de ver la unidad en la diversidad.
◊	 Autoreflexión

•	 (+) demasiado intelectual, demasiado analítico.
•	 (–) falto de claridad, iluso.

7.	 Sahasrara – Dicha de la Pura Cosnciencia; cognición, conexión espiritual (Shiva).

•	 Deseo de conocer la esencia de uno mismo/el universo
◊	 Autoconocimiento

•	 (+) líder de culto, maníaco egocéntrico
•	 (–) falto de inspiración espiritual

El Cuerpo Físico

El cuerpo físico tiene un Patron Óptimo.

•	 La configuración y la forma del cuerpo físico son modeladas a partir de un patrón energético 
sutil que existe, como si de un doble etéreo se tratase, para el cuerpo de cada persona. El 
cuerpo físico crece y se desarrolla según la forma sutil del Patrón Óptimo, que cambia con 
la edad y con un esfuerzo consciente por transformar el cuerpo mediante el ejercicio, las 
terapias corporales y la nutrición. El patrón también refleja propensiones genéticas, la edad, 
la dieta, el ejercicio, el descanso y otros aspectos del estilo de vida.

•	 Este Patrón Óptimo es el diseño maestro para el potencial del cuerpo para un alineamiento y 
salud óptimos. Representa el patrón espacial ideal del cuerpo, en cualquier postura. Para cada 
posición posible que el cuerpo energético y el físico puedan asumir, existe un alineamiento 
especifico en el que la circulación de la energía vital (prana), la sangre y otros fluidos internos 
gozan de un fluir óptimo desde el punto de vista de la salud. El Patrón Óptimo representa 
ese alineamiento ideal del cuerpo en cualquier postura. Es como alinear una antena; el hecho 
de ajustar partes de la misma tiene un efecto directo sobre la calidad de recepción de la 
imagen: una posición crea música, mientras que otra crea interferencias.

•	 Cuando el cuerpo externo se alínea con el Patrón Óptimo, el cuerpo lo nota. El tejido 
conectivo se vuelve más fuerte, más resistente y mejora en flexibilidad mientras que la 
circulación interna, incluyendo el prana, aumenta. El simple acto de mover el cuerpo externo 



24

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

para sincronizarlo con el Patrón Óptimo mejora el fluir de todas las energías del cuerpo.

Línea Media – Eje del cuerpo

El cuerpo es bilateralmente simétrico. El cerebro tiene dos lados, existen dos brazos, dos 
lados de los genitales, dos ojos, dos orejas, dos fosas nasales, dos pulmones, dos piernas.

•	 Lado derecho – sol (masculino)
•	 Lado izquierdo – luna (femenino)
Líneas centrales del cuerpo.

4 Esquinas – hombros y caderas

Sección Media – parte superior del diafragma, base del pulmón

•	 Divide el cielo y la tierra, mitad superior e inferior del cuerpo.
•	 El lugar del corazón con 3 chakras trascendentales arriba y tres chakras inmanentes 

abajo.

Estructura del Esqueleto

Axial y Apendicular – 206 huesos en total

•	 Axial: 80 huesos en total
◊	 Cráneo – 28 huesos
◊	 Torso – 52 huesos

•	 Columna vertebral – 26 huesos
•	 Costillas – 24 huesos
•	 Esternón – 1 hueso
•	 Hioides – 1 hueso

•	 Apendicular: 126 huesos
◊	 Superior e Inferior

•	 Manos – 2 x 27 = 54 huesos
•	 Pies – 2 x 26 = 52 huesos
•	 1 par de los siguientes (20 en total): 

◊	 escápula – cadera
◊	 húmero – fémur
◊	 clavícula – rótula
◊	 radio – peroné
◊	 cúbito – tibia

Existe una relación óptima entre los huesos del cuerpo. Los Principios de Alineamiento 
deben aplicarse para mover el cuerpo hacia el Patrón Óptimo. La esencia del espíritu en el 
cuerpo desea reflejar la inteligencia y belleza más elevadas de la Consciencia.

Patrón Óptimo en la Forma General de Todas las Posturas

Piernas

•	 Pierna de Tadasana
•	 Pierna de pie con rodilla doblada a 90 grados (muslo paralelo al suelo)



25

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Pierna de Dhanurasana
•	 Pierna de Rajakapotasana
•	 Pierna de Ustrasana
•	 Pierna de Extensión completa hacia atrás
•	 Pierna de Cobra
•	 Pierna de Dandasana
•	 Pierna de Marichyasana
•	 Pierna de Padmasana
•	 Pierna de Baddha Konasana
•	 Pierna de la postura de la cuna (mecer la pierna) 
•	 Pierna de Gomukhasana
•	 Pierna de Garudasana
•	 Pierna de Malasana
•	 Pierna de Janu Sirsasana
•	 Pierna de Virasana
•	 Pierna de Mulabandhasana
•	 Pierna posterior en postura de alerta con rodilla de atrás en el suelo y peso hacia 

delante (lunge profundo)

Pies

•	 Pie de Tadasana – flexionado y en punta (“fluntado”)
◊	 Todas esquinas del pie equilibradas en EM y EO.

•	 Pie de Janu Sirsasana
◊	 Bordes interiores y exteriores del pie extendidos por igual
◊	 Borde exterior del pie apuntando a la tierra

•	 Pie de Virasana
•	 Pie de Padmasana
•	 Pie de Baddha Konasana
•	 Pie de Postura de Alerta
•	 Pie de Mulabandhasana

Brazos

5 posiciones principales del hueso de la parte superior del brazo (húmero)

•	 Por encima de la cabeza
Brazos estirados – Urdhva Dhanurasana, – Adho Mukha Vrksasana, Parsvakonasana, 
Vira I, Adho Mukha Svanasana

Brazos doblados – Pincha Mayurasana, Dwi Pada Viparita Dandasana

•	 A los lados del cuerpo – Chaturanga Dandasana, brazos en postura de meditación 
sentados, Anjali Mudra, Urdhva Mukha Svanasana

•	 Plano Lateral – Vira II, Vasishtasana



26

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Plano Frontal – Sirsasana (doblados), plancha, equilibrios sobre las manos (estirados)
•	 Plano Posterior – Purvottanasana (estirados), Sarvangasana (doblados), Gomukhasana 

(doblados), manos entrelazadas detrás de la espalda.

Manos 

•	 Mano de Adho Mukha Svanasana
•	 Manos agarrándose
•	 Manos en un puño
•	 Manos entrelazadas

Cuello y Cabeza

•	 Cuello de Tadasana
•	 Cuello de Torsión (girando de un lado al otro)
•	 Cuello de Jalandhara – cabeza inclinada hacia delante (Jalandhara Bandha)

Ej: Adho Mukha Svanasana, Sarvangasana, Setu Bandha

•	 Cuello de Extensión hacia atrás
1.	 Cuello largo (Cuerpo Interno Brillante)
2.	 Hioides hacia atrás
3.	 Cabeza hacia atrás con Circuito del Hombro
4.	 Circuito del Cráneo
5.	 Extensión Orgánica

Aspectos Fundamentales de la Práctica

•	 Espacio y tiempo sagrados

P:	 ¿Que es un espacio sagrado?

R:	 Infundir el espacio con la intención de alinearse con lo Divino.

•	 Comida, ropa

•	 Cultivar sensibilidad, discernimiento y sabiduría

•	 La necesidad de un maestro

Cualidades del Estudiante

Adhikara – competencia, aptitudes o capacidades del estudiante/discípulo

5 Atributos:

•	 Espacio/Cielo: mente de principiante, humildad, apertura, intención pura de alinearse con 
lo divino, de servir a lo Divino.

•	 Aire – destreza intelectual, diversidad creativa.
•	 Fuego – poder de aspirar a transformar y evolucionar, deseo/voluntad, lleno de  

iniciativa, confianza.
•	 Agua – fluido, acomodadizo, receptivo, reflexivo, maternal, que nutre, sensible, amable.
•	 Tierra – estable, consistente, paciente, regular, enérgico, ofrece su apoyo.
•	 Grado de Intensidad del Estudiante: suave, medio, intenso.



27

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Medir la Eficacia de la Práctica

¿Cómo sabemos si la práctica está cumpliendo nuestras intenciones más elevadas? 

¿Cómo medimos el progreso a lo largo del camino?

El fruto de la práctica se mide fundamentalmente en términos del grado en que cultivamos 
profundidad y expansión de nuestra experiencia/consciencia divinas en cada uno de los 
aspectos de nuestra vida. La profundidad se refiere esencialmente al nivel de calidad de la 
experiencia, no sólo la cantidad.

El progreso en el camino del despertar se ve reflejado en un aumento de nuestra:

•	 capacidad de mantenernos centrados espiritualmente; fuerza interior y constancia – un 
sentido permanente de conocer la propia esencia espiritual.

•	 confianza en el juego de lo Divino.
•	 sabiduría – ver y entender la interconexión de la vida (saber).
•	 capacidad de honrar amorosamente lo Divino en los demás.
•	 habilidad de dar y recibir amor.
•	 habilidad de celebrar la grandeza Divina en la Vida.
•	 habilidad para vivir el momento plenamente, lo que conduce a un mayor sentido de 

realización.
•	 felicidad general y sentimiento de plenitud del corazón.
•	 jovialidad, humor y deleite con la vida.
•	 habilidad de ver lo bueno y auspicioso en todo y en todos.
•	 capacidad de ser cordial, compasivo, amable y pacífico.
•	 sensibilidad para con todo el mundo y todas las cosas.
•	 aprecio y gratitud por todas las bendiciones de la vida.

acciones y palabras que son sinceras, inspiradoras y que afirman la vida.

El progreso en el camino también se ve reflejado en una disminución de:

•	 Enfado indisciplinado, sentimientos de angustia, depresión, emociones descontroladas e 
hirientes, ansiedad y miedos subyacentes, avaricia y odio.

Despertar – Iluminación

•	 Despertar espiritual es el proceso eternamente expansivo de reconocer que nuestra 
auténtica naturaleza es perfecta, plena y no carente de nada. La libertad espiritual o 
iluminación no es un estado de ser fijo. Se trata más bien de un proceso en constante 
evolución de desplegar nuestra innata luz divina, nuestra bondad, equilibrio y perfección: 
una profundización en la perfección ya existente.



28

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Patanjali – Visión General del Yoga Clásico

Visión General de algunos de los versos clave de los Yoga Sutras

1.2 Yogah chittavritti nirodhaha

Clásico: Yoga es cesar las fluctuaciones de la mente. 

Shiva-Shakti Tantra: La práctica de yoga que conduce a un estado de unión con el corazón 
tiene lugar cuando las vibraciones del cuerpo –mente se canalizan en el flujo de la Shakti. 

1.12 Abhyasa vairagyabhyam tannirodhah

Clásico: La cesación de las fluctuaciones de la mente se consigue a través de la práctica y el 
desapego.

Shiva-Shakti Tantra: El equilibrio de las vibraciones del cuerpo –mente sucede a través 
de la armonía de una práctica consistente, prolongada y devocional y de la libertad que 
proporciona un corazón receptivo.

1.20 Shraddha virya smriti samadhi prajna purvakah itaseram

Clásico: Para los demás, la absorción total (el estado de Samadhi de los yogis descrito en 
1.18) va precedida por fe, coraje, memoria, concentración y sabiduría.

Shiva-Shakti Tantra: La Unidad en el corazón aparece mediante una práctica secuencial y 
acumulativa de: confianza, pasión comprometida, atención mental, concentración profunda y 
conocimiento aplicado.

1.33 Maitri karuna mudita upekshanam sukha dukha punya apunya visayanam 
bhavanatah cittaprasadanam

Clásico: Al cultivar una actitud de amabilidad hacia aquellos que son felices, compasión 
hacia aquellos que sufren, felicidad empática hacia los virtuosos e indiferencia hacia los no 
virtuosos, la mente se vuelve tranquila.

Shiva-Shakti Tantra: Para que tu mente se llene de Gracia, acércate a aquellos alineados 
con lo Divino, sé compasivo hacia aquellos que sufren debido a la ausencia de alineamiento, 
celebra aquéllo que es dharmico y sé radiantemente espacioso con el mal. 

2.1 Tapas svadhayaya Ishvarapranidhanani kriyayogah

Clásico: Austeridad, estudio del ser y devoción al Señor conforman la práctica de yoga.

Shiva-Shakti Tantra: Cada acción artística de yoga se compone de un ardiente deseo de 
Despertar, aprendizaje atento para alinearse y ofrenda de amor a la Shakti.

2.1 Avidya asmita raga dvesa abhinivesa kleshah

Clásico: Las aflicciones en el camino del yoga son: ignorancia, egoísmo, deseo, repulsión y 
miedo a la muerte.

Shiva-Shakti Tantra: Los retos son: no ver la Unidad, pensar que uno mismo está por encima 
de la Merry Band (Banda Feliz), desear la gratificación sensorial por encima de la realización, 
reaccionar alejándose del centro y aferrarse a la vida.



29

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

2.29 Yama niyama asana pranayama pratyahara dharana dhyana Samadhi astau 
angani

Clásico: Las ocho ramas del yoga son: preceptos éticos en la relación con los demás y con 
uno mismo, posturas físicas, ejercicios de respiración, llevar la atención hacia el interior, 
concentración en un objeto, meditación y absorción espiritual.

Shiva-Shakti Tantra: Igual que la anterior

2.46 Sthira sukham asanam

Clásico: La postura sentada para yoga es firme y cómoda.

Shiva-Shakti Tantra: Tu postura artística es una danza armoniosa entre firme enfoque y fluir 
con deleite.

3.4 Trayam ekatra samyamah

Clásico: La práctica conjunta de dharana, dhayana y Samadhi en un objeto es samyama.

Shiva-Shakti Tantra: Igual que la anterior.

3.56 Sattva purusayoh shuddi samye kaivalyam iti

Clásico: Cuando la mente llena de paz alcanza la pureza del Ser, entonces hay libertad.

Shiva-Shakti Tantra: Alineamiento puro – Ser – equilibrio de pureza – Máxima Libertad. 

4.1 Janma ausadhi mantra tapah Samadhi siddhayah

Clásico: Los poderes sobrenaturales surgen de prácticas de yoga en vidas anteriores o del 
uso de ciertas hierbas, la repetición de mantras, la austeridad y la absorción yógica.

Shiva-Shakti Tantra: Igual que la anterior.

Los siddhis son dones y bendiciones divinas para aportar más alegría y belleza al mundo. 
Incrementan nuestro poder para celebrar y exultar en el Espíritu. El hecho de que alguien 
tenga mucha Shakti en sí no le hace forzosamente más avanzado a nivel espiritual. El progreso 
en el camino se mide por cómo hacemos uso de nuestros siddhis – en alineamiento con lo 
divino o en contra del bien mayor. 

4.25 Vishesa darshinah atmabhava bhavanavirvttih

Clásico: Para aquél que ve la distinción entre la mente y el Alma, todos los pensamientos de 
la mente como alma cesan.

Shiva-Shakti Tantra: Cuando se ha visto la distinción entre la Luz del alma y los colores de la 
mente, todas las ideas acerca de la independencia de los colores se disuelven.



30

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Bhagavad Gita

Escenario

•	 Tiene lugar a un tercio de camino en la Mahabharata. 
•	 18 Capítulos, más de 600 versos
•	 Impasse entre Pandavas (el lado bueno) y Kauravas/Kurus (el lado malo). Deben 

enfrentarse en una guerra.
•	 A Arjuna se le da a elegir entre tener a Krishna como auriga de su carruaje o tener un 

gran ejército. Arjuna elige a Krishna.
•	 Ocupa un intervalo de la batalla en el cual Arjuna y Krishna mantienen un diálogo, 

mientras el clarividente Sanjaya (dotado de poderes sobrenaturales) les escucha para 
informar al rey. 

Capítulo 1: El Gran Dilema

•	 Cuando Arjuna ve a sus familiares de lado del ejército contrario con los Kurus, pierde 
todo su coraje, deja caer el arco y colapsa en dolor y pena, negándose a luchar.

Capítulo 2: Enardecido para el Juego

•	 Krishna hace un llamamiento Arjuna al afirmar que como guerrero es su deber seguir el 
sendero de su dharma a través de la guerra.

•	 Krishna explica que sólo al cuerpo se puede dar muerte, mientras que el eterno ser  
es inmortal.

•	 Yoga se define como habilidad en la acción (Verso 2.50)

Capítulo 3: Karma Yoga

•	 Krishna enfatiza a Arjuna que llevar a cabo sus obligaciones por el bien mayor y sin apego 
a los resultados es el curso apropiado para la acción. 

Capítulo 4: Ofrece todo al fuego Sagrado de tu Corazón

•	 Krishna revela que ha vivido a través de muchas vidas, siempre enseñando Yoga para la 
protección de lo pío y la destrucción de lo impío. 

•	 Krishna acentúa la importancia de aceptar a un guru.
•	 “El fuego de la Sabiduría purifica, y la Verdad te hará libre” (versos 4.16, 4.19)

Capítulo 5: Ve lo Supremo danzando en cada Acto

•	 Arjuna le pregunta a Krishna si es mejor renunciar (sannyasa) o actuar. Krishna le 
responde que ambos caminos pueden ser beneficiosos, pero que actuar en Karma Yoga 
es superior. 

•	 Ofrece tus acciones a Dios y renuncia a los frutos de tus acciones.

Capítulo 6: El Yogi es un Jugador Disciplinado.

•	 Practica meditación (“armonía del alma”) regularmente en asiento apropiado (asana), en 
un lugar silencioso y puro y libre de deseos apasionados.

•	 El Yoga libera del dolor y el sufrimiento.



31

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Capítulo 7: YO SOY la Quintaesencia

•	 Limpia el polvo del Espejo (Maya) del Corazón con conocimiento de lo Supremo  
(Jnana Yoga).

•	 Krisha introduce las Tattvas

Capítulo 8: Eterno Imperecedero

•	 Krishna define los términos Brahman, Adhyatma, Karma, Atman, Adhibuta y Adhidaiva.
•	 Krishna recomienda llevar la mente hacia él con singular devoción a la hora de la muerte 

para no renacer, sino ascender a la permanente Ultimidad. 

Capítulo 9: Raja Yoga

•	 Krishna explica que todos los seres existen en él, pero que sin embargo, él es más que 
todos los seres juntos (El Todo es mayor que la suma de sus partes.)

Capítulo 10: YO SOY ESO YO SOY

•	 Toda la Filosofía de los 9 primeros capítulos se resume en este capítulo.
•	 Krishna describe cómo él es la fuente última de todos los mundos materiales  

y espirituales.
•	 Arjuna acepta a Krishna como el Ser Supremo.

Capítulo 11: La Revelación de las Posibilidades del Juego – La Forma Universal

•	 A petición de Arjuna, Krishna muestra su “forma universal” (Vishvarupa), una teofanía de 
un ser encarado todas direcciones y que emite el resplandor de mil Soles, y contiene la 
totalidad de los seres y lo material en la existencia. 

Capítulo 12: Ama lo Universal a través de lo Inmanente: Bhakti Yoga

•	 Krishna describe el proceso del servicio devocional (Bhakti Yoga).

Capítulo 13: El Jugador y el Campo

•	 Krishna describe la naturaleza (prakrti) como el campo, el que la disfruta (purusha) y la 
Consciencia como el jugador. 

Capítulo 14: Las Gunas – Las 3 Hebras de la Red

•	 Krishna explica los 3 modos de naturaleza material (las gunas)
◊	 Sattva – Pura armonía y equilibio; lucidez
◊	 Rajas – Pasión; activadora 
◊	 Tamas – Oscuridad; ralentizadora 

•	 El yogi que tiene una mente equilibrada, imparcial, firme, imperturbable, no egoista y que 
residiendo en su Ser interno no está a merced de las gunas.



32

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Capítulo 15: El Arbol Ashvattha

•	 Krishna describe un árbol simbólico (representación de lo Universal en su existencia 
material), con sus raíces en los cielos y su follaje en la Tierra.

•	 Krishna explica que las raíces inferiores de este árbol deberían ser taladas con la “cuchilla 
(hacha, espada) del desapego”. Después, uno puede ir más allá, a su morada suprema.

•	 La enseñanza más elevada es que un no – dualismo perfecto es la esencia de todo: no 
existe nada que no sea Shiva-Shakti!

Capítulo 16: Dioses y Demonios

•	 Krishna detalla los rasgos divinos y demoníacos y explica que las virtudes conducen a la 
libertad, mientras que los vicios conducen a la atadura.

Capítulo 17: Niveles de Vivir

•	 Krishna habla de las tres divisiones de la fe, pensamientos, deberes e incluso hábitos 
alimenticios en relación a las tres gunas – en todos los casos recomienda el camino 
sattvico.

Capítulo 18: Todo Amor!

•	 En conclusión, Krishna le pide a Arjuna que abandone cualquier forma de dharma y 
simplemente se entregue a él. Describe ésto como la máxima perfección en la vida.

•	 Cualquier acción llevada a cabo por un yogi, libre del efecto de las gunas, llena de poder 
por la belleza de la realización de su propio Ser, se efectuará sin esfuerzo.

•	 Krishna: “Centra tu mente en Mí; tenme devoción; ofréceme sacrificios; hónrame; y 
vendrás a Mí. “Esta es la promesa que te hago por Mi afecto hacia ti”.

•	 La última declaración de Arjuna a Krishna en la Bhagavad Gita: “Por tu Gracia, mi 
confusión ha sido destruida. Recuerdo mi Luz, mi fe es firme y mis dudas se han disipado. 
Haré tu voluntad” (18.72)



33

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

La Práctica de Anusara Yoga

Principios Universales de Alineamiento

Beneficios de la aplicación de los PUA en la práctica de Yoga para crear un buen alineamiento:

•	 Espirituales
◊	 Revelación, reconocimiento (pratyabhijna)
◊	 Dicha de la libertad

•	 Mentales
◊	 Dado que los principios son universales y válidos para todas las posturas, la mente 

se libera del esfuerzo de tratar de averiguar constantemente cuál es el alineamiento 
adecuado para cada postura

•	 Físicos
◊	 Flujo óptimo de prana
◊	 Flujo óptimo de los líquidos corporales
◊	 Salud óptima

Las 3 As

Visión General Filosófica – Actitud, Alineamiento y Acción

Las 3 As están siempre presentes en cada postura.

Las 3 As son un reflejo de Iccha, Jnana y Kriya a un nivel físico.

•	 Actitud – Iccha – Corazón
•	 Alineamiento – Jnana – Mente
•	 Acción – Kriya – Cuerpo

•	 Actitud – intención
•	 Alineamiento – conocimiento de la técnica
•	 Acción – manifestación

•	 Actitud – visión filosófica que responde a “¿por qué?”

•	 Alineamiento – método técnico y conocimiento que responde a “¿cómo?”

•	 Acción – manifestación de la forma externa que responde a “¿qué?”

•	 Actitud – El deseo de abrir la puerta y ser libre. 
•	 Alineamiento – El conocimiento de cómo alinear la llave en la cerradura y cómo hacer 

girar la llave para abrir la puerta a la libertad.
•	 Acción – El acto de girar la llave en la cerradura. Cantidad de fuerza que se requeriere 

para hacer girar la llave.

Actitud (la Voluntad de ser, conocer y hacer)

Iccha – Voluntad – Esfuerzo – Voluntad de ser

•	 Intención – Establecer una intención
•	 El Poder de la intención está relacionado con cuanto es valiosa y significativa. 



34

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Propósitos más elevados de Anusara Yoga:
◊	 Autoconocimiento – Conocerse a uno mismo (Chit)
◊	 Despertar, reconocer, recordar, autorealización, iluminación (Shiva)
◊	 Expresión creativa – disfrutar de la libertad de ser (Ananda)
◊	 Crear belleza, servir a la alegría creciente del todo, exultar en la Bondad, celebración. 

Fluir con el Corazón (Shakti).
Actitud Fundamental – equilibrio entre enfoque individual y abrirse a la Gracia

Abrirse a la Gracia – Invocar la Gracia

•	 Suavizar los límites externos, soltar el concepto limitado de uno mismo, vaciarse 
para poder llenarse con lo Universal.

◊	 Recordar lo Universal. Empezamos por abrirnos a algo mayor. Tiene lugar una 
expansión natural dentro de nosotros porque el límite externo de nuestra 
individualidad se suaviza y se abre.

Actitud Equilibrada

•	 Equilibrio entre el autoesfuerzo y abrirse a la Gracia; enfoque y apertura; dar y 
tomar; soltar y recibir.

•	 Deseo de cultivar virtudes. Cualidades del corazón.
◊	 Yamas y Niyamas
◊	 Mente de principiante
◊	 Anhelo de libertad, anhelo de saber, anhelo de amar.

Decir sí a la vida

•	 Alinéandote con lo Divino 
•	 Tomando tu lugar con honra y devoción
•	 Estableciendo la base de la postura

◊	 Primer paso para encarnar tu propia intención

Alineamiento (conocer la Voluntad)

Los elementos del Alineamiento son:

•	 La simetría dinámica o interconexión consciente entre varias partes del cuerpo interno y 
el cuerpo externo; plena atención y autoconciencia de con qué fidelidad nuestra postura 
refleja nuestra Actitud.

•	 La posición espacial del cuerpo interno en relación con el cuerpo externo; el alineamiento 
del cuerpo interno está ligado a la ubicación del prana, la mente y la consciencia superior, 
en relación con el cuerpo externo y el entorno exterior.

•	 La forma externa y configuración de la postura; el alineamiento del cuerpo externo 
guarda relación con la posición de los músculos, el esqueleto y los órganos internos. La 
forma particular del cuerpo es lo que define y distingue una postura de otra.

El Alineamiento abarca tanto la conciencia firme y sistemática durante el asana, un factor 
determinante en la práctica de yoga, como la conciencia ininterrumpida al fluir de una 
postura a otra.

•	 El primer paso para alinear el cuerpo de modo óptimo es conocer la posición de tu 
Patrón Óptimo y la posición actual de tu cuerpo en relación con ese Patrón.



35

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Acción (manifestar la Voluntad)

Es la gran pulsación de contracción y expansión en el cuerpo

Energía Muscular – Energía manifestadora.

•	 Magnetismo – Gravedad
•	 Estabilidad que permite la apertura. No podrás suavizarte, abrirte y hacerte 

vulnerable a menos que te sientas seguro.
◊	 Emplea la mínima cantidad de esfuerzo para mantener la integridad de la postura.

Energía Orgánica – Energía liberadora

◊	 Electricidad

Acción vs. Movimiento

•	 La acción contiene fuerzas que mantienen la integración entre las distintas partes 
del cuerpo, mientras éstas puede que se estén moviendo en la postura a diferentes 
niveles de velocidad.

◊	 El movimiento en sí no contiene fuerzas integradoras que creen resistencia a la 
hiperextensión ni a un fluir desconectado.

Puntos Focales

•	 El punto Focal es un centro clave de poder en el cuerpo para un asana determinada. 
Es el punto del cuerpo en el que la Energía Muscular se concentra y se recoge, y 
desde el que la Energía Orgánica se expande. Puedes visualizar el Punto Focal como 
un pequeño orbe energético del tamaño de una manzana pequeña, como un sol en 
miniatura que atrae magnéticamente el prana y desde el que el prana brilla de vuelta 
al exterior.

•	 El Punto Focal se localiza a lo largo del eje central del cuerpo, que va desde la 
coronilla hacia abajo a través del centro del torso saliendo por el centro del suelo 
pélvico. 

•	 El Punto Focal tiene tres posibles localizaciones en el cuerpo:
◊	 Centro de la pelvis – en línea con el punto donde la base del sacro confluye 

con la parte superior del cóccix, el proceso coccígeo. Esa es la intersección del 
Circuito Pélvico con el Circuito del Muslo.

◊	 Base del corazón – parte superior del diafragma en el centro del torso, en el 
centro del pecho. Está alineado con la base de los omóplatos en la espalda y la 
base del esternón (apéndice xifoides) en el frente. 

◊	 Centro de la parte alta del paladar – dentro de la parte posterior de la boca en 
línea con el lugar en el que la parte superior de la columna (el atlas) se encuentra 
con la base del cráneo. También está en línea con el punto en el que el hueso 
de la mandíbula se conecta con el cráneo. Este es el lugar en el que confluyen el 
Circuito del Hombro y el Circuito del Cráneo.

•	 En cada postura sólo uno de los Puntos Focales se encuentra activo. El Punto Focal 
activo es el que se encuentra más cerca de la parte del cuerpo qué más peso soporta.

◊	 En las posturas supinas, en pronación o en otras posturas en las que los tres Puntos 
Focales se encuentran en el mismo plano horizontal y soportan el mismo peso, el 
Punto Focal de la pelvis se considera por defecto el Punto Focal activo.



36

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Acción Equilibrada

Equilibrio de las fuerzas de estabilidad y libertad.

•	 Ninguna acción es mutuamente excluyente. Todo tiene su contrario complementario. 
Por cada línea energética, debe existir otra línea igual y opuesta.

•	 Equilibrio no significa estático. Es un intercambio dinámico entre dar y tomar en una 
relación equilibrada.

•	 Vaciarse para poder llenarse. Nutrirse activamente para poder nutrir activamente  
a otros.

•	 El equilibrio en la acción lleva a la libertad.
•	 El equilibrio entre acciones contrarias pero complementarias crea el punto medio, 

que es un espacio sáttvico y óptimo para cualquier situación en particular.
•	 El medio – los picos y valles en el ciclo, el espacio en el medio, el intervalo entre los 

sonidos (sandhi), la pausa en la respiración, el espacio entre la noche y el día.
•	 El punto medio o el lugar de equilibrio conduce a la libertad:

◊	 Libertad de flujo pránico, libre de dolor.
◊	 Lleva a la revelación y 

una mayor capacidad 
creativa.

Grado de equilibrio en la 
acción

•	 Cada acción se lleva a 
cabo de modo pleno 
(purna) o con la capacidad 
posible en un tiempo y el 
espacio determinados.

•	 Purna en el contexto 
de acción se refiere 
a expresar la postura 
plenamente y hacer lo que es apropiado y óptimo para cada situación. Es ofrecer 
el 100% en ese momento y dar lo mejor de nosotros. Según la situación puede que 
tengas que estar completamente quieto, sensible y relajado o que tengas que estar 
totalmente radiante, expresivo y concentrado.

•	 Actuar plenamente implica aumentar el refinamiento y la profundidad de la acción 
equilibrada. Puedes estar profundamente suave y abierto, o profundamente enfocado 
y fuerte.

•	 Actuar plenamente significa jugar en los límites o el umbral de tu potencial.
◊	 El límite es el lugar en el que tiene lugar la alquimia o la transformación. Es el 

punto crítico en el que el salto cuántico de un nivel a otro ocurre de modo 
instantáneo.

•	 Actuar plenamente en todo momento expande el espacio central de la acción 
equilibrada entre contrarios complementarios. Al actuar en el límite, la línea 
fronteriza de nuestro potencial se expande, de modo que nuestra capacidad de 
expresión individual y de conocimiento de Shiva/Shakti en nuestro interior crece.

◊	 Nuestra aspiración por lo más elevado en la práctica nos mueve hacia el límite, 
mientras que nuestra sensibilidad para con lo universal evita que vayamos demasiado 
lejos sobrepasándolo.

Dedos separados 
presionan el suelo 
uniformemente

Centro de la 
palma de la 
mano se eleva 
hacia el brazo

Dedos del pie 
separados

El arco del pie 
se eleva hacia 
la pantorrilla



37

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Integridad en la postura

•	 Cuando las 3 As están 
presentes, entonces hay 
integridad en la postura.

•	 Existe integridad cuando 
la intención y la actitud 
han sido transmitidas 
y expresadas con 
precisión a través la 
forma y acción de la 
postura.

•	 Para poder determinar 
el grado de integridad, 
debe tomarse en 
cuenta el grado de 
energía , importancia, 
conocimiento y 
destreza detrás de cada 
una de las tres As. 
◊	 ¿Se está recordando 

la intención de 
la acción o de la 
postura?

◊	 ¿Existe un fluir 
e n e r g é t i c o 
equilibrado en toda 
la postura de modo que la cualidad principal de la postura es sáttvica?

◊	 ¿Están contribuyendo todas las partes de modo equilibrado y armónico a 
glorificar la energía Universal de la postura? ¿Existe una integración equilibrada 
en la postura?

◊	 ¿Existe equilibrio entre EM y EO?
◊	 ¿Qué grado de plenitud tiene la postura? ¿Está siendo expresada en todo su 

potencial?

Cómo aplicar las 3 As de modo específico en las Posturas

Los 5 Principios Universales de Alineamiento

•	 Pulsación dinámica entre los principios.
•	 Aditivos y progresivos. Con el tiempo ocurren simultáneamente.

Abrirse a la Gracia

Establecer la base de una postura:

•	 Establecer la base de modo consciente, con devoción y Shri. La base refleja la intención 
más elevada. Asociado a a la Actitud.

•	 La distancia entre los pies en la postura refleja un equilibrio entre estabilidad y libertad.
Las 4 esquinas de la base – enraizando el Cielo

Energía Muscular

se mueve hacia el “punto 
focal” integrando las 
extremidades en el núcleo

Energía Muscular  – Concentra



38

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Inflar por completo el cuerpo interno mientras, de una forma 
natural, se suelta la base hacia la tierra.

Cuerpo interno brillante 

•	 Expansión natural de Luz desde el Punto Focal en todas 
direcciones de modo uniforme. Expandir en todas direcciones 
con Energía Orgánica Pasiva.
◊	 Expandiendoel cuerpo interno en todas direcciones – 

como la inmensidad del cielo:
•	 Frontal: Parte frontal de los pulmones y del corazón 

brillan, los pétalos de los chakras se abren
•	 Posterior: área de los riñones y parte posterior de los 

pulmones se llenan. 
•	 Lados: Los lados del torso se alargan, los pulmones 

brillan.
◊	 Arriba – a través del cuello y la cabeza – el hueso 

hioides se equilibra.
Haciendo la base pesada hacia la tierra con Energía Orgánica 
Pasiva.

•	 Suavizando el exterior, suavizar la piel, arropando la plenitud 
del cuerpo interno (va después de Cuerpo Interno Brillante).

•	 Fundiendo el corazón (una forma de Energía Muscular pasiva).
◊	 El nexo de la línea media vertical y la horizontal del torso se funde hacia la tierra.

Espiral Interna

Espiral Externa   



39

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Energía Muscular

Energía Muscular Pasiva vs. 
Activa

Las 3 direcciones principales de 
la Energía Muscular fluyen:

1.	 De la superficie a las líneas 
centrales.

2.	 Abrazando la línea media.

3.	 De la periferia al Punto 
Focal a lo largo de las líneas 
centrales. 

Hombros/Brazos

•	 Cuando los brazos están sobre la cabeza – la parte externa de los codos, la parte 
interna del deltoides, 
la parte externa de los 
omóplatos se mueven 
hacia el plano posterior 
a la misma velocidad.

•	 La cabeza del húmero 
se mueve hacia atrás 
hacia el plano posterior. 
Esto “ahueca las axilas”.

•	 La energía se absorbe 
hacia el Punto Focal 
desde todos los lados 
de las manos de modo 
uniforme, como si te 
pusieras unos guantes 
de energía.

•	 Los omóplatos se sitúan más planos en la espalda.
•	 EM en los bíceps, EM en la parte exterior de los antebrazos.

Piernas/Caderas

•	 Atrae la energía hacia el Punto Focal, uniformemente desde todos los lados de los 
pies, como si te pusieras unas medias de energía.

•	 Tonifica el tejido conectivo alrededor de la parte baja de la espalda, en especial 
alrededor de las articulaciones sacroilíacas.

Extensión Orgánica

extiende hacia fuera desde el 
punto focal. Energía expansiva.

Extensión Orgánica – Extiende hacia fuera



40

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Espiral Interna/Espiral Expansiva

Espirales – Principios de Alineamiento refinados 

Ensancha el cuerpo posterior, tanto en las caderas como en la parte superior de la espalda 
y los hombros.

•	 Ensanchar la espalda nos conecta con lo universal.

Brazos/Hombros

Espiral Expansiva de los brazos:

•	 Expande la parte superior de la espalda y la parte posterior de los hombros.
•	 Ensancha los omóplatos alejándolos el uno del otro.
Encuentra el equilibrio entre la rotación de la parte superior del brazo hacia fuera y la 
rotación del antebrazo hacia dentro.

Circuitos 
Punto Focal

Tres localizaciones posibles

Parte superior 
del paladar

Corazón

Pelvis



41

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Caderas/Piernas

3 Aspectos de la Espiral Interna:

1.	 Gira piernas y pelvis hacia dentro.
2.	 Mueve los bordes interiores de las piernas hacia atrás.
3.	 Ensancha las piernas y la pelvis lateralmente.
Espinillas hacia dentro – muslos hacia fuera.

Espiral Externa/Espiral Contractiva

Estrecha la parte posterior del cuerpo, tanto en las caderas como en la parte superior de la 
espalda/hombros.

•	 Estrechar la espalda nos desplaza hacia el cuerpo frontal – individual.

Hombros/Brazos

Espiral Contractiva de los brazos:

•	 Contrae la parte superior de la espalda y la parte posterior de los hombros.
•	 Acerca los omóplatos el uno al otro.

Caderas/Piernas

3 Aspectos de la Espiral Externa:

1.	 Rota piernas y pelvis hacia fuera.
2.	 Mueve los bordes interiores de las piernas y la pelvis hacia delante.
3.	 Trae los lados de la pelvis y de las piernas hacia la línea media.

Punto Focal

Circuito del Cráneo

Circuito del Hombro 

Circuito del Riñón 

Circuito del la Pelvis

Circuito del Muslo
Espiral Externa

Circuito de Pelvis
“cóccix hacia abajo y hacia adentro”

Espiral Interna

Circuitos y Espirales  
(de piernas y pelvis). En 
posturas de pie, pierna 
frontal hace más espiral 
externa, pierna posterior 
hace más espiral interna 



42

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Energía Orgánica

Energía Orgánica Pasiva vs. Activa

Las 3 direcciones principales de flujo de la Energía Orgánica son:

1.	 Desde el Punto Focal hacia la periferia a través de las líneas centrales.

2.	 Se expande de la línea media hacia fuera.

3.	 Se expande desde las líneas centrales, de modo perpendicular, hacia la superficie de las 
extremidades.

Hombros/Brazos

•	 Se extiende desde el Punto Focal hacia fuera a través de todos los lados de los 
brazos, las manos y los dedos de modo uniforme.

•	 Expande la cintura escapular (huesos del hombro, las clavículas y los omóplatos), 
parte superior del pecho y de la espalda circunferencialmente. 

•	 Ensancha la caja torácica y los omóplatos desde la línea media.

Piernas/Caderas

•	 Se extiende desde el Punto Focal a través de todos los lados de las piernas y pies de 
modo uniforme.

•	 Alarga el tejido conectivo en las caderas y las piernas, especialmente en los flexores 
de las caderas incluyendo el iliopsoas.

Descender para Ascender

•	 Enraizar vs. brotar/ Arraigar vs. Ascender
◊	 Cuando el Punto Focal está en la pelvis, la pelvis y el cóccix se mueven hacia abajo, 

mientras el sacro y el resto de la columna vertebral se mueven hacia arriba.



43

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Los Circuitos

•	 Los circuitos son corrientes refinadas del flujo de energía en el cuerpo. Se activan con el 
fluir de la Energía Muscular y Orgánica. Estas acciones energéticas más avanzadas sirven 
como diales de ajuste refinado para incrementar el alineamiento y optimizar así el fluir 
de energía dentro del cuerpo.

•	 Los principales flujos de Energía Muscular y Orgánica hacia y desde el Punto Focal, a 
lo largo de las líneas centrales del cuerpo, son considerados como vectores de energía 
primaria de la postura, mientras que los Circuitos son movimientos secundarios o de 
energía refinada que mejoran el alineamiento.

•	 Los circuitos son flujos circulares de energía sutil que rotan sobre el plano sagital del 
cuerpo y se interconectan entre sí como engranajes. Fluyen en siete secciones principales 
del cuerpo – los pies, la parte inferior de las piernas, la parte superior de las piernas, la 
pelvis, el torso medio, el torso superior junto con hombros y el cuello, y la cabeza.

•	 En cada una de las siete secciones, los Circuitos fluyen independientemente en el lado 
derecho e izquierdo del cuerpo. Puedes imaginarte los siete pares de Circuitos como 
ruedas bilaterales que giran a distintas velocidades.
◊	 El Circuito Pélvico de la pierna delantera debe girar más rápido que el Circuito 

Pélvico de la pierna posterior para proporcionar una simetría dinámica y una acción 
equilibrada en la postura.

•	 Todos los Circuitos empiezan en el plano coronal, que divide el cuerpo en una mitad 
frontal y una mitad posterior. Los circuitos fluyen inicialmente del plano coronal hacia 
la parte posterior del cuerpo, de ahí hacia la parte frontal, y finalmente de nuevo hacia 
atrás regresando al plano coronal.

•	 El hecho de iniciar el fluir de los Circuitos desde la parte posterior del cuerpo, en lugar 
de desde la parte frontal, da lugar a una acción más suave, con más expansión, más 
tranquila. Cuando los Circuitos se inician desde el cuerpo frontal, la acción resulta a 
menudo limitante, agresiva y dura.

•	 En general, al ajustar o activar los Circuitos, comienza por el/los Circuito(s) en la base 
de la postura y muévete hacia arriba en secuencia a través de éstos.

Los siete pares de Circuitos son:

1.	 Tobillo – Empieza en la base de la tibia, justo encima del tobillo. Se mueve hacia abajo por 
detrás del talón, hacia delante a lo largo de la base del pie, luego retorna ascendiendo a 
través del centro del arco hacia la parte frontal de la base de la tibia.

2.	 Espinilla – Empieza en la base de la tibia justo encima del tobillo. Asciende por detrás de 
los músculos de la pantorrilla hacia la parte superior de la espinilla justo debajo de la 
rodilla; sigue hacia delante a través de la parte superior de la espinilla y luego desciende 
por su parte frontal de vuelta a la base de ésta.

3.	 Muslo – empieza la parte superior del fémur en el núcleo de la pelvis (Punto Focal 
Pélvico). Desciende por la parte posterior de la pierna hacia la parte superior del 
músculo de la pantorrilla, hacia delante a través de la parte superior de la tibia, y desde 
ahí asciende por la parte frontal de la pierna y a través de la parte baja del abdomen de 
nuevo al Punto Focal.

4.	 Pelvis – Comienza en el centro del abdomen, a la altura de la zona media de las lumbares, 
justo debajo del ombligo. Desciende desde la zona media de las lumbares hacia la mitad 
de los glúteos a nivel de la base del sacro, avanza hacia delante a través del suelo pélvico 



44

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

(Punto Focal Pélvico) hasta la parte superior del hueso púbico, arriba a lo largo del 
bajo abdomen hasta justo debajo del ombligo. El Circuito de la Pelvis tiene la misma 
dirección de rotación que el Circuito del Muslo. Sin embargo, tienen efectos opuestos en 
el alineamiento del cuerpo. El Circuito del Muslo mueve la parte superior de los muslos 
hacia atrás, mientras que el Circuito de la Pelvis mueve la parte superior de los muslos 
hacia delante.

5.	 Riñón – Empieza en el núcleo del abdomen, a la altura de la zona media lumbar y justo 
debajo del ombligo. Asciende por la espalda desde justo debajo de los riñones a la base 
de los omóplatos, avanza a través de la parte superior del diafragma (Punto Focal del 
Corazón) a la base del esternón, y luego desciende por el plexo solar hasta justo debajo 
del ombligo.

6.	 Hombro – Se inicia en el centro de la parte superior del paladar (Punto Focal del 
Cráneo). Desciende por la parte posterior del cuello y la parte superior de la espalda 
hacia la base de los omóplatos, hacia adelante través de la base del corazón y por encima 
del diafragma, y luego asciende por el pecho y la garganta desde la base del esternón 
hasta la parte superior del paladar.

7.	 Cráneo – empieza en el centro de la parte alta del paladar alto del paladar (Punto Focal 
del Cráneo). Se mueve hacia atrás y asciende por la parte posterior del cráneo, hacia 
delante por la parte superior de la cabeza, para descender por la cara, de regreso a la 
parte alta del paladar.

Los Circuitos se interconectan unos con otros y de ese modo tienen un efecto sobre 
los demás al ser activados independientemente. Por ejemplo, al realizar Espiral Externa 
en las piernas, el Circuito Pélvico se activa, lo que a su vez ayuda a aumentar el Circuito  
del Riñón.

Los siete Circuitos también están conectados con los cinco Principios Universales de 
Alineamiento de la manera siguiente:

1.	 Abrirse a la Gracia ayuda a establecer el Circuito del Riñón.

2.	 La Energía Muscular ayuda a iniciar el Circuito de la Espinilla y el del Hombro.

3.	 La Espiral Interna guarda relación con el Circuito del Muslo.

4.	 La Espiral Externa se relaciona con el Circuito Pélvico.

5.	 La Energía Orgánica ayuda a iniciar el Circuito del Tobillo y el del Cráneo.

Aunque cada Circuito gira en una dirección concreta, el fluir primario de Energía Orgánica 
mueve los circuitos separándolos del Punto Focal. Los circuitos por debajo del Punto Focal 
se mueven en dirección a la tierra, hacia la base, mientras que los que se encuentran por 
encima se mueven hacia el cielo. Así, a la vez que cada Circuito gira en el espacio, su dirección 
principal de movimiento es en última instancia alejarse del Punto Focal. Además, mientras la 
Energía Orgánica ayuda a abrir y extender el cuerpo, los Circuitos también se expanden y 
se hacen más grandes en su circunferencia. Así, si un Circuito se hace más pequeño en una 
postura, eso indica que falta Energía Orgánica en esa parte del cuerpo y por lo tanto existe 
un desalineamiento que está causando una compresión indebida.

Otros Principios Clave de Alineamiento

•	 Inicia los movimientos primero desde la parte posterior del cuerpo.



45

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Muévete desde el núcleo a la periferia – de lo universal a lo individual.
•	 Muévete en primer lugar desde la estabilidad y la integración.
•	 Estabilidad activa antes de expansión activa.
•	 Espiral Interna siempre precede la Espiral Externa.
•	 Ajusta el alineamiento de la pierna posterior antes de ajustar la pierna delantera.
•	 Espiral Interna y Espiral Externa se equilibran mutuamente en cada postura. La 

relación dinámica y equilibrada entre las Espirales crea Mulabandha en el centro del  
suelo pélvico.

•	 La Espiral Interna tiene lugar de modo más natural en las flexiones hacia delante, mientras 
que la Espiral Externa se da de modo más natural en las extensiones hacia atrás.

•	 El Principio del Balancín – mover el final de una extremidad o de una parte del 
cuerpo creará la tendencia de mover el extremo o la sección opuestos en la  
dirección contraria.

Transición (Vinyasa)

Algunos principios para moverse de una postura a otra:

•	 Muévete con la respiración (sigue los principios de la respiración).
•	 Continúa respirando hacia la parte posterior del cuerpo mientras haces la transición.
•	 Muévete con un ritmo estable, fluido y grácil.
•	 Mantén una conciencia firme en todo momento durante la transición.
•	 Mantén la integridad de la postura momento a momento.
•	 Enraízate desde el Punto Focal hacia la base, mientras entras y sales de las posturas.

Los Principios de la Respiración en la Práctica

•	 La respiración es el médium entre la Actitud y la Acción. Ella entreteje los hilos de 
nuestra intención con las fibras del cuerpo externo. Es la fuerza unificadora entre la 
mente y el cuerpo – esencia del corazón y recipiente externo. 

•	 Usar la respiración para iniciar la creación del estadio final de la postura es un elemento 
básico de Acción. Desde el núcleo de nuestro ser, la Actitud emana a través de la 
respiración. La respiración, en tanto que agente de la Actitud, inicia conscientemente el 
movimiento del cuerpo interno. Desde la Acción del cuerpo interno, la forma externa 
del cuerpo se mueve hacia el estadio final de la postura.

•	 La respiración lleva el poder de la intención que aviva/anima la pulsación y el fluir de la 
Energía Muscular y la Orgánica.

La Respiración Natural

•	 La respiración natural es la respiración sana, libre y no inhibida con la que nacimos. 
Sin ningún esfuerzo consciente, los bebés respiran con una bella libertad. Su cuerpo 
entero parece expandirse y contraerse con cada inhalación y cada exhalación. Esta 
respiración natural se da de modo espontáneo en todos nosotros, excepto cuando de 
modo consciente alteramos la respiración al practicar pranayama o asanas de hatha yoga, 
o cuando tenemos un trastorno energético – por causas físicas, emocionales o mentales.

•	 Tomar conciencia de la respiración natural es observar su libre fluir sin ejercer ninguna 
manipulación consciente sobre ella.

•	 Si nos encontramos totalmente relajados, el abdomen se dilata al inhalar y se retrae 



46

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

suavemente con la exhalación. Las pausas en la respiración ocurren de modo natural al 
llegar al punto álgido de la inhalación y al final de cada exhalación. Durante los periodos 
de relajación p.e. antes de dormirse por la noche, la exhalación se vuelve dominante. La 
inhalación domina durante los tiempos de activación, p.e. al levantarse por la mañana. 
Generalmente, la exhalación y la inhalación se encuentran equilibradas hacia mediodía. 
Este es el ritmo natural de la respiración.

Elementos Principales de la Respiración natural

•	 Inhalación

Durante la inhalación tienen lugar los siguientes movimientos y acciones en el cuerpo:

◊	 El diafragma se aplana y desciende haciendo que los órganos abdominales presionen 
hacia abajo y el abdomen se dilate.

◊	 El suelo pélvico desciende, se expande y se ensancha.
◊	 La clavícula asciende y gira hacia arriba, mientras la parte superior de los brazos rota 

externamente.
◊	 La presión interna de la cabeza se vacía como el contenido de un reloj de arena.

•	 Exhalación 
Durante la exhalación, tienen lugar los siguientes movimientos y acciones en el cuerpo:

◊	 El diafragma se eleva y forma como una bóveda, el abdomen se relaja y se retrae 
suavemente.

◊	 Los órganos internos se relajan y se expanden.
◊	 El suelo pélvico se eleva suavemente y se encoge circunferencialmente.
◊	 Las clavículas descienden y la parte superior de los brazos rota internamente.
◊	 El cuerpo externo del cráneo se expande suavemente.

Ujjayi

•	 Ujjayi significa literalmente “que se alza victoriosa”. Se refiere a la expansión 
victoriosa y el alzamiento del prana a través del sushumna nadi.

•	 La respiración Ujjayi se caracteriza por un sonido resonante en la garganta como 
resultado de tonificar la epiglotis. Suena como el romper de las olas del oceáno o 
como el retumbar de un trueno. El sonido ofrece retroalimentación para seguir el 
flujo de la respiración.

◊	 Este tipo de respiración consciente se practica durante la realización de todas las 
asanas, excepto en Savasana y otras posturas reconstituyentes.

Principios Generales de Ujjayi

•	 Relaja la mente y el cerebro.
•	 Mantén los ojos suaves y pesados, especialmente en la inhalación.
•	 Mantén las fosas nasales suaves y pasivas.
•	 Mantén la raíz de la lengua tranquila y llena, relajada, especialmente en la inhalación.
•	 Deja que la mente se deslice sobre la superficie de la respiración.
•	 Permite que exista una pausa al final de cada inhalación y al final de cada exhalación.
•	 Activa Mulabandha durante Ujjayi pranayama.
•	 Haz que la respiración fluya de modo uniforme desde el principio hasta el final de 

cada ola de inhalación y exhalación. El volumen inhalado o exhalado de prana y de 



47

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

respiración debería ser igual para cada incremento de tiempo y durante toda la 
respiración. Resulta más sencillo inhalar o exhalar al principio de la respiración. Por 
lo tanto, para conseguir una velocidad y un volumen uniformes de principio a fin, 
hay que aplicar más energía consciente durante la parte final tanto de la inhalación 
como de la exhalación. Una pauta sencilla es hacer la primera mitad de la respiración 
menos intensa y la segunda mitad más potente a fin de conseguir un flujo uniforme 
de respiración de principio a fin.

•	 Haz que el sonido de la inhalación y de la exhalación sea constante y regular desde 
el inicio hasta el fin.

•	 El volumen de sonido debe ser lo suficientemente alto para poder oir los refinamientos 
en tu respiración, pero no tan alto como para agitar la mente o el prana.

◊	 Haz que la inhalación y la exhalación tengan la misma duración.

Inhalación – Ujjayi

•	 Tonifica la parte baja del abdomen activando el Circuito de la Pelvis. Esta acción 
impedirá que se dilate.

•	 Llena el torso de prana, desde el suelo pélvico hasta la parte superior del pecho. El 
prana debería llenar el bajo abdomen primero, luego el abdomen superior (ombligo 
hasta el diafragma), siguiendo hasta la zona media de las costillas o la zona media 
del torso (diafragma a mitad del pecho o línea de los pezones) y finalmente el torso 
superior (línea de los pezones a la clavícula). Cada sección principal del torso debe 
llenarse con un volumen igual de prana a lo largo de lapsos iguales de tiempo.

•	 Llena de aire primero la parte inferior de los pulmones y luego la parte superior.
•	 Llena el cuerpo posterior primero, luego el cuerpo frontal.
◊	 Suaviza la parte superior del abdomen lo suficiente como para que el diafragma y las 

costillas flotantes puedan moverse con libertad, mientras mantienes la parte baja del 
abdomen activa. Expande las costillas lateral y concéntricamente mientras, al mismo 
tiempo, haces que asciendan.

Exhalación – Ujjayi

•	 Mantén la elevación interna en la columna vertebral y el torso, las clavículas, y las 
costillas superirores durante la exhalación.

•	 Suelta la respiración de modo concéntrico.
•	 Vacía la respiración empezando desde arriba.

Principios Generales de la Respiración en las Asanas

•	 La inhalación debe llevarse a cabo:
◊	 Al abrir, desplegar o expandir el cuerpo externo.
◊	 Al alargar y extender la columna vertebral.
◊	 Al abrir los brazos a los lados o por encima de la cabeza.
◊	 Al salir de flexiones hacia delante o posturas de pie laterales.
◊	 Al entrar en una postura en contra de la gravedad.

•	 Al aportar ligereza a una postura, p.e. al saltar a Uttanasana desde Adho 
Mukha Svanasana y al entrar en una postura de equilibrio sobre las manos.

•	 La exhalación debe llevarse a cabo:
◊	 Al cerrar, doblar o flexionar el cuerpo externo.
◊	 Al suavizar los órganos.



48

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

◊	 Al traer los brazos a la línea media.
◊	 Al entrar en flexiones hacia delante o posturas de pie laterales.
◊	 Al soltar con la gravedad.
◊	 En las torsiones.

•	 Respirar conscientemente en un área del cuerpo ayuda a expandirla y suavizarla. 
Esa distensión aumenta la sensibilidad, dado que los nervios se encuentran más 
despiertos y la circulación en ese área mejora. De modo inverso, si bloqueas el fluir de 
la respiración, endureces el cuerpo interno y externo, y pierdes sensibilidad. Además, 
la respiración sirve para soltar el cuerpo, de forma que emociones bloqueadas o 
almacenadas pueden liberarse de modo natural.

•	 Para aquellas posturas que generan senaciones intensas, la respiración puede usarse 
para ayudar a aliviar las molestias, permitiendo mantener la postura por un periodo 
más largo de tiempo. Aumentar la intensidad de la respiración aviva el fuego interno 
y ofrece la habilidad de moverse en el umbral de la incomodidad sin reaccionar. De 
este modo puedes afrontar cualquier resistencia interna con igual poder. Al emplear 
la respiración para ayudarte a cultivar valentía y firmeza, el umbral se expandirá 
haciéndose cada vez más grande y reduciendo las sensaciones de incomodidad en 
la postura.

•	 En algunas posturas, como en flexiones hacia delante profundas o extensiones hacia 
atrás avanzadas, el diafragma se comprime haciendo difícil la respiración. Para reducir 
la resistencia a esta incómoda situación, suaviza y relaja la respiración.

•	 Respira a través de la nariz en todo momento al practicar asana, excepto en Simhasana 
o si deseas experimentar una liberación emocional más catártica.

•	 La forma/posición afecta a la respiración: separar las piernas libera el diafragma, 
juntar las piernas lo tonifica.

Principios Específicos de la Respiración

•	 Dependiendo de tu punto de vista, según sea desde el cuerpo interno o desde el 
cuerpo externo, la asociación de la inhalación y la exhalación con la Energía Muscular 
y la Energía Orgánica difiere.
◊	 Desde la perspectiva del cuerpo interno

•	 La inhalación aumenta la Energía Orgánica Activa. El cuerpo interno se 
expande en la inhalación mientras el cuerpo externo se contrae ligeramente 
hacia el núcleo.

•	 La exhalación aumenta la Energía Muscular Pasiva. El cuerpo interno se 
encoje suavemente por efecto de la gravedad mientras el cuerpo externo 
descansa suavemente sobre él.

◊	 Desde la perspectiva del cuerpo externo
•	 La inhalación aumenta la Energía Muscular Activa. Percibimos el cuerpo 

interno más integrado.
•	 La exhalación aumenta la Energía Orgánica Activa.

◊	 Movimiento de la respiración conjuntamente con las Espirales
•	 Inhalación – Espiral Interna
•	 Exhalación – Espiral Externa



49

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Principios Generales para los Diferentes Grupos de Posturas

Posturas de Pie

*Un enfoque primario de alineamiento en todas las posturas de pie es “espinillas hacia 
dentro, muslos hacia fuera.”

•	 Las posturas de pie constituyen el grupo más fundamental de posturas. Tadasana o 
Samasthiti no es sólo la postura de pie por excelencia, sino que además sirve como 
postura maestra a partir de la cual se originan el resto de las posturas. Entender los 
Principios de Alineamiento para Tadasana proporciona al estudiante el conocimiento 
necesario para realizar todas las asanas.

•	 Las posturas de pie permiten aprender los Principios de Alineamiento más fácilmente 
que otras clases de posturas porque en ellas, el cuerpo posee la capacidad de mayor 
rango de movimiento. Dado que las caderas y los hombros se mueven tanto en 
estas posturas (relativamente hablando) es posible obtener conciencia corporal más 
fácilmente que con otros grupos de posturas.

•	 Las posturas de pie aumentan el poder, la fuerza y la estabilidad en las piernas, 
caderas y espalda, lo que da lugar a un incremento de la confianza y la valentía. 
Además, al aprender a enraizar y arraigar las piernas, se desarrolla más aplomo y 
equilibrio. Las posturas de pie también fomentan el vigor y la alerta mental.

•	 Al estirar y activar los músculos de las piernas en las posturas de pie, aumenta la 
cirulación general en las piernas, reduciendo el esfuerzo del corazón en posición de 
reposo. Dada la exigente naturaleza de las posturas de pie, el corazón y los pulmones 
se activan más fuertemente, lo que ayuda a desintoxicar la sangre.

◊	 El fuerte énfasis puesto en la Energía Muscular, abrir las caderas y enraizar las piernas, 
calma el sistema nervioso y contribuye a una mejora de los desórdenes digestivos. 
Como el suelo pélvico se ensancha y se activa, el flujo de Apana Vayu se equilibra, 
liberando el exceso de vata dosha.

Inversiones

*El enfoque clave de alineamiento para las inversiones incluye establecer una buena base, 
fundir el corazón, Energía Muscular y Circuito del Hombro. 

•	 Técnicamente, una inversión es cualquier postura en la que la cabeza está por debajo 
del nivel del corazón.

•	 Las inversiones son muy poderosas en sus efectos sobre el funcionamiento general 
del cuerpo, porque regulan y mejoran el funcionamiento de las glándulas y los órganos 
internos. Al invertir el cuerpo y usar la gravedad para revertir el fluir normal de la 
sangre y la linfa, las piernas y la mitad inferior del cuerpo se benefician del drenaje 
de los fluidos corporales, mientras las glándulas de la cabeza y el torso superior se 
irrigan de sangre fresca. Después de salir de una inversión, la circulación regresa a 
su patrón habitual pero con renovada vitalidad. Todas las glándulas endocrinas, que 
ayudan a regir el sistema inmunológico y la producción hormonal se fortalecen con 
las inversiones.

◊	 Aparte de los beneficios fisiológicos, las inversiones proporcionan sentimientos 
de tranquilidad, ecuainimidad y equilibrio confortador. Las agitaciones de la mente 
racional se disuelven y aumenta la claridad de percepción.

Equilibrios sobre las manos

*El enfoque clave de alineamiento para los equilibrios sobre las manos incluye abrazar la 
línea media y activar los pies.



50

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Extensiones hacia atrás

*El enfoque clave de alineamiento en las extensiones hacia atrás es abrir apropiadamente 
las cuatro esquinas del cuerpo: caderas y hombros. Para las caderas el enfoque está 
en “espinillas hacia dentro, muslos hacia fuera (Espiral Interna)”, mientras que para los 
hombros los principios clave son lados del torso extendidos, Circuito del Hombro, y 
“cuello de extensión hacia atrás”.

•	 Este grupo de asanas abre la parte frontal del cuerpo, que tiende a ser más 
sensible y vulnerable que la parte posterior. En consecuencia, las extensiones hacia 
atrás requieren una actitud valiente e intrépida, además de confianza en nuestro  
poder divino.

•	 Sin duda, las extensiones hacia atrás son las asanas más efectivas para liberar 
emociones almacenadas en nuestro interior. Además, ayudan a cultivar numerosas 
cualidades espirituales positivas. Se trata de posturas que nos revelan nuestro poder, 
nos fortalecen, engendran entusiasmo, desarrollan valentía, alivian la opacidad de 
la mente o los pesares del corazón, aumentan la sensibilidad hacia sentimientos 
interiores y liberan felicidad y alegría.

◊	 A nivel físico, las extensiones hacia atrás crean gran flexibilidad, agilidad y elasticidad, 
transmitiendo sensación de juventud y ligereza. Los músculos de la espalda, las 
piernas y los hombros se ven particularmente fortalecidos. Además, las extensiones 
hacia atrás son las mejores aperturas para la parte alta de la espalda, el pecho, 
los hombros y las ingles. Los pulmones también se abren en gran medida, lo que 
mejora la respiración y transmite más oxígeno a la sangre. Esta clase de posturas 
es insuperable para crear tanto una estabilidad excepcional como una flexibilidad 
extraordinaria.

Posturas sentadas

•	 En las posturas sentadas clásicas, las piernas están dobladas 90º respecto a las 
caderas, mientras la columna vertebral se mantiene en posición vertical.

•	 Las posturas sentadas clásicas como Sukhasana, Siddhasana y Padmasana son 
habitualmente empleadas para meditación y pranayama, ya que la columna vertebral 
puede mantenerse en posición vertical durante un largo periodo de tiempo con una 
firmeza, facilidad y comodidad relativas.
Otros principios clave de alineamiento para las posturas sentadas:

◊	 Base equilibrada – frontal/posterior, derecha/izquierda, caderas niveladas
◊	 Curvatura natural de la parte baja de la espalda
◊	 Rodillas por debajo de las crestas ilíacas
◊	 Cóccix hacia abajo, sacro hacia arriba
◊	 Incluye todos los principios de los hombros

Flexiones hacia delante

*El enfoque clave de alineamiento consiste en enraizar los fémures mientras se extiende  
el torso.

•	 Técnicamente, una flexión hacia delante es cualquier postura en la que las caderas se 
flexionan y la columna está extendida recta o encorvada hacia delante.

•	 Las flexiones hacia delante sentadas tienen dos estadios de compleción. El primer 
estadio consiste en mantener la curvatura natural (cóncava) de la espalda baja y 
extender la columna desde la base del sacro hasta la coronilla. El segundo estadio 



51

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

supone una flexión hacia delante conservando de modo continuo la extensión de la 
columna descrita en el primer estadio. En el segundo estadio, la columna se redondea, 
pero se mantiene la voluntad de que el rango de cambio en su curvatura sea suave 
y gradual.

•	 Las flexiones hacia delante estiran particularmente los isquiotibiales, los músculos 
de las nalgas y la espalda baja. Cuando la parte posterior de las piernas se hace 
más flexible, la pelvis puede inclinarse hacia delante con más libertad, lo que libera 
presión de la parte baja de la espalda.

•	 Las flexiones hacia delante, en especial las profundas como Paschimottanasana, 
tonifican los órganos internos como el hígado, el bazo, los riñones, el estómago, los 
intestinos, el páncreas y la vesícula.

•	 Dada la naturaleza contractiva de la forma de estas posturas, las flexiones hacia delante 
tienden a llevar la conciencia del yogi hacia su interior. La cualidad introspectiva y 
humilde de estas posturas aquieta y calma el sistema nervioso.

◊	 En general, estas posturas pueden mantenerse cómodamente por periodos de 
tiempo más largos que la mayoría del resto de las asanas.

Aperturas de Caderas

*El enfoque clave de alineamiento para este grupo de asanas es la componente 
ensanchante de la Espiral Interna.

•	 Aperturas de caderas son flexiones hacia delante que estiran o “abren” los aductores 
y los músculos de rotación lateral en la pelvis. Además, las aperturas de caderas 
ayudan a que las piernas se estiren con libertad, se abduzcan y giren internamente. 
No sólo los aductores y los músculos de rotación necesitan estirarse y abrirse, sino 
también los abductores, las ingles, los cuádriceps y los isquiotibiales.

•	 En general, las aperturas de caderas se encuentran entre los grupos de asanas más 
complejos. Sin embargo, algunas de ellas requieren muy poca flexibilidad, fuerza o 
energía para reproducir más o menos la apariencia básica de la postura. Para realizar 
aperturas de caderas incluso básicas con un buen alineamiento, se requiere una 
acción muscular precisa y sofisticada dentro del área de la pelvis y la cadera.

•	 Las aperturas de caderas permiten liberar tensión en la espalda baja, molestias en 
las rodillas y dolores en las piernas debidos al nervio ciático. Una mayor movilidad 
en la cadera mejora la circulación sanguínea en los huesos pélvicos, las vértebras 
lumbares y los discos intervertebrales, los intestinos y tanto en los órganos como 
en las glándulas del sistema reproductivo.

•	 Además, abrir las caderas ayuda a liberar energía creativa fundamental y emociones 
almacenadas en la zona pélvica y la base de la columna vertebral.

◊	 El flujo de Apana Vayu aumenta y se elimina el exceso de vata dosha, lo que mejora la 
digestión y la evacuación, además de ayudar a calmar el sistema nervioso.

Torsiones en el suelo

*El enfoque clave de alineamiento en las torsiones sentadas es abrazar la línea  
media vertical.

•	 Una torsión se diferencia de un giro en que la base o fundamento de una torsión está 
fijo y resiste cualquier movimiento, mientras que la base de un giro se mueve junto 
con el extremo distal del giro.

•	 La acción de una torsión o espiral es poderosamente más transformadora para el 
tejido conectivo, los órganos internos, las glándulas y el sistema circulatorio que un 



52

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

simple giro o rotación. Una torsión exprime y retuerce el órgano como si fuese una 
toalla empapada. Cuando la torsión se ha llevado a cabo y el órgano regresa a su 
posición original, se llena de sangre fresca que expulsa los residuos purificándolo. Esta 
acción de retorcer y soltar el órgano se denomina a menudo “aclarar y empapar”. 
Es un modo natural y tremendamente efectivo de desintoxicar los órganos y las 
glándulas, mejorando la salud del cuerpo entero.

◊	 Las torsiones son un modo maravilloso de masajear y tonificar todo el sistema visceral. 
También mejoran la circulación de los músculos y discos intervertebrales. Además, 
liberan la musculatura y la fascia alrededor de la cintura y la caja torácica, permitiendo 
una mayor movilidad de los pulmones y el diafragma, y mejorando en consecuencia  
la respiración.

Otros Principios de Alineamiento Claves para las Torsiones:

◊	 Enraíza de modo uniforme todos los lados de la base, especialmente el lado hacia 
el que estás girando. 

◊	 Inicia la torsión desde el Cuerpo Interno.
◊	 Extiende la columna hacia arriba desde la base en la inhalación y entra en la 

torsión en la exhalación.
◊	 Inicia la torsión desde la base, ascendiendo en espiral alrededor de la línea media 

vertical del cuerpo.
◊	 Inicia la torsión desde el lado opuesto o la parte posterior – la parte desde la 

que estás girando.
◊	 Expande el cuerpo en circunferencia, alrededor del eje central, especialmente en 

el lado opuesto desde el que estás realizando la torsión.
•	 Crea una resistencia a la torsión en el cuerpo externo, en el lado hacia el que 

estás girando. Para apoyar esta acción, extiende la extremidad del lado hacia 
el que estás girando con Energía Orgánica Activa (p.e. la pierna en torsiones 
en las que estés sentado; el hueso superior del brazo en Sirsasana).

Posturas Reconstituyentes

•	 Las posturas reconstituyentes son posturas que pueden mantenerse durante largos 
lapsos de tiempo (5 – 30 minutos o más) sin ninguna tensión, molestia ni sobresfuerzo. 
La mayoría de posturas reconstituyentes emplean a menudo elementos de apoyo, 
como mantas, cojines, cinturones, bancos, sillas o la pared para mantener el cuerpo 
en una postura libre de tensiones por un largo periodo de tiempo.

•	 Mantener este tipo de posturas durante un tiempo prolongado permite la plena 
circulación del prana, la sangre y los fluidos corporales, lo cual nutre las glándulas 
y los órganos. Además, las posturas reconstituyentes calman y equilibran el sistema 
nervioso.
Otros Principios Clave de Alineamiento para las posturas reconstituyentes:

◊	 Permanece quieto, no te muevas nerviosamente. Si tienes que ajustar tu 
alineamiento, hazlo lenta y conscientemente.

◊	 Deja que tus ojos se relajen profundamente, como si estuviesen flotando en  
la quietud.

◊	 Guarda profundo silencio. Deja que la raíz de la lengua se sienta pesada  
y tranquila.

◊	 Relaja y suelta tanta tensión como te sea posible sin colapsar ni perder la 
integridad de la postura. Un mínimo esfuerzo es normalmente necesario para 
mantener un buen alineamiento.



53

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

◊	 Con cada exhalación lenta y suave, adéntrate más en tu interior, aléjate de los 
estímulos externos, pero permanece presente y despierto.

Savasana

•	 Savasana, la postura del cadáver, es la postura reconstituyente por excelencia. 
También es el asana primordial de renunciación y desapego. Eso convierte Savasana 
en una postura de profunda ofrenda y celebración. Lejos de ser una postura en la 
que estemos inconscientes o dormidos, permanecemos completamente perceptivos, 
especialmente a las partes más profundas de nuestro ser.

•	 Savasana enseña cómo permanecer totalmente abierto a aquello que llegue a nuestro 
campo de conciencia sin reaccionar ni juzgar. Así mismo, ofrece la oportunidad 
de absorber y asimilar los efectos de las posturas, además de las experiencias y 
revelaciones adquiridas durante la práctica.

•	 Savasana representa el periodo de transición entre la práctica de hatha yoga y las 
actividades cotidianas. Habitualmente se requieren unos 10 o 15 minutos en esta 
postura para obtener la calma y silencio suficientes que permitan experimentar sus 
profundos beneficios rejuvenecedores.

Principios de Alineamiento para la Base de la Postura

Manos

•	 Palma de las manos plana, apoyo sobre parte inferior de los dedos (palma de la mano no 
toca el suelo), yemas de los dedos

•	 Cuatro esquinas de la palma de la mano, pliegues de las muñecas, metacarpos,  
dedos, uñas.

Pies

•	 Cuatro esquinas, cuatro esquinas de los talones, dedos de los pies
•	 Posturas de pie

◊	 Pie de Tadasana
◊	 Pie de postura de alerta (pierna de atrás)

•	 Posturas sentadas 
◊	 Pie de Dandasana
◊	 Pie de Janu Sirsana
◊	 Pie de Virasana
◊	 Pie de Baddha Konasana
◊	 Pie de Tadasana

Caderas

•	 Posturas sentadas 
◊	 Pelvis de Dandasana
◊	 Pelvis de Parivritta Janu Sirsasana
◊	 Pelvis de Bharadvajasana
◊	 Pelvis de Navasana



54

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

•	 Otras posturas
◊	 Pelvis en postura supina
◊	 Pelvis de Anantasana (torsión supina)

Piernas

•	 Pierna de Dandasana
•	 Pierna de Baddha Konasana
•	 Pierna de Virasana
•	 Pierna de Cobra
•	 Pierna de Janu Sirsasana
•	 Pierna de Rajakapotasana
•	 Pierna de Anantasana

Rodillas

•	 Rodilla de Gorakshasana
•	 Rodilla de Vatanyasana

Antebrazos

•	 Brazo de Pincha Mayurasana
•	 Brazo de Sirsasana I
•	 Brazo de Shayanasana (codos)

Cabeza

•	 Coronilla
Ej: Sirsasana, Dwi Pada Viparita Dandasana

•	 Parte posterior de la cabeza
Ej: Sarvasana, Setu Bandhasana

•	 Barbilla/garganta
Ej: Ganda Bherundasana

•	 Frente



55

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Sílabus Nivel I

Posturas de pie

1.	 Tadasana

2.	  Uttanasana

3.	 Parsva Uttanasana

4.	 Prasarita Padottanasana

a.	 manos entrelazadas detrás de la espalda

5.	 Utthita Parsvakonasana

6.	 Virabhadrasana II

7.	 Utthita Trikonasana

8.	 Postura de Alerta (lunge), – manos en el suelo

a.	 pierna recta 

b.	 postura de Alerta (lunge) con pierna doblada

9.	 Torsión en la postura de Alerta, rodilla en el suelo

10.	 Virabhadrasana I

11.	 Ardha Chandrasana

12.	 Parivritta Trikonasana

13.	 Parivritta Parsvakonasana

14.	 Parsvottanasana – manos en el suelo

a.	 manos en las caderas

b.	 manos en Anjali Mudra en la espalda

15.	 Uttitha Hasta Padangusthasana

a.	 pierna de arriba doblada

b.	 pierna de arriba estirada hacia adelante

c.	 pierna de arriba hacia un lado

16.	 Vrksasana

Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas

1.	 Balasana

2.	 Dandasana

3.	 Virasana

4.	 Sukhasana

5.	 Siddhasana

6.	 Baddha Konasana

7.	 Eka Pada Rajakapotasana prep. 



56

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

8.	 Janu Sirsasana

9.	 Triangmukhaipada Paschimottanasana

10.	 Mecer la pierna  –pierna cerca del pecho

11.	 Marichyasana I

12.	 Upavistha Konasana 

13.	 Parsva Upavistha Konasana

14.	 Agnistambhasana – (postura del leño o de la hoguera)

15.	 Paschimottanasana

16.	 Krounchasana

17.	 Ardha Padmasana

18.	 Navasana

Torsiones en el suelo

1.	 Sukhasana 

2.	 Marichyasana I

3.	 Marichyasana III

4.	 Bharadvajasana I

5.	 Bharadvajasana II

6.	 Ardha Matsyendrasana I

Inversiones

1.	 Sirsasana I

2.	 Sirsasana II

3.	 Sarvangasana

4.	 Halasana

Extensiones hacia atrás

1.	 Salabhasana – torso elevado, piernas en el suelo

2.	 Bhujangasana

3.	 Urdhva Mukha Svanasana

4.	 Eka Pada Bhekasana

5.	 Dhanurasana

6.	 Eka Pada Rajakapotasana I prep – una pierna en Bhekasana

7.	 Eka Pada Rajakapotasana II prep – una pierna en Bhekasana

8.	 Purvottanasana

9.	 Supta Virasana

10.	 Ustranasana



57

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

11.	 Setubandha Sarvangasana

12.	 Urdhva Dhanurasana

Equilibrios sobre las manos 

1.	 Adho Mukha Vrksasana

2.	 Vasisthasana

a.	 una pierna doblada, pie en el suelo

b.	 piernas juntas 

c.	 pierna en Vrksasana

d.	 levantando la pierna y agarrando pie 

3.	 Bakasana

4.	 Eka Hasta Bhujasana

5.	 Astavakrasana

Supinas

1.	 Supta Padangusthasana, variaciones: 

a.	 prep – una rodilla, muslo hacia el pecho

b.	 frente a la espinilla

c.	 pierna hacia el lado – girada externamente, girada internamente

d.	 pierna cruzando sobre el cuerpo – variación con la rodilla doblada para torsión 
vertebral supina

e.	 rodilla doblada en 90 grado – muslo al suelo

f.	 mecer pierna hacia el pecho

g.	 pierna de abajo doblada.

2.	 Supta Balasana 

3.	 Jathara Parivartansana con las rodillas 

a.	 rodillas dobladas 

4.	 Sucirandhrasana (ojo de la aguja) 

5.	 Savasana

Otras asanas

1.	 Adho Mukha Svanasana

2.	 Chaturanga Dandasana

3.	 Postura de 8 apoyos en pronación (rodillas-pecho-barbilla)

4.	 Postura del Guerrero que muere

a.	 piernas estiradas 



58

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Calentamientos 

1.	 Gato, Vaca – balanceo pélvico

2.	 Variaciones del Gato – una pierna, un brazo

3.	 Parvatasana: de pie

4.	 Postura del Cactus

5.	 De pie, manos entrelazadas detrás de la espalda 

6.	 Ardha Uttanasana con manos en la pared

7.	 De pie, estiramiento de muslo – Eka Pada Bhekasana de pie 

8.	 Postura de la Luna Creciente – de pie

9.	 De cara a la pared, con brazo extendido hacia el lado y palma de la mano hacia arriba

10.	 Tumbado boca arriba sobre manta enrollada – a lo ancho de la parte alta de la espalda 

Sílabus Nivel II

Posturas de pie

1.	 Virabhadrasana II extensión hacia atrás 

2.	 Parivritta Uttanasana 

3.	 Parsvakonasana – cabeza hacia el suelo 

a.	 manos entrelazadas detrás de la espalda

b.	 brazo debajo de la pierna, dedos entrelazadas

4.	 Urdhva Prasarita Ekapadottansasana

5.	 Ardha Chandrachapasana

6.	 Parivritta Ardha Chandrasana

7.	 Virabhadrasana III

8.	 Garudasana 

9.	 Luna Creciente de pie

a.	 equilibrio sobre una pierna

10.	 Utkatasana 

11.	 Natarajasana – brazo al lado agarrando el tobillo (postura fácil del bailarín)

12.	 Hasta Padangustasana 

a.	 flexión hacia delante con pierna elevada horizontal 

b.	 torsión – pierna hacia delante 

c.	 manos en las caderas

13.	 Marichyasana de pie

14.	 Vrksasana – medio loto

15.	 Parighasana



59

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas

1.	 Vajrasana

2.	 Gomukhasana – pies separados

3.	 Postura del Cuernilargo (Postura de Swastika)

4.	 Eka Pada Rajakapotasana prep – hombro en arco del pie delantero

a.	 torsión

5.	 Akarna Dhanurasana

6.	 Postura de Omega 

7.	 Ardha Baddha Padma Paschimottanasana

8.	 Padmasana 

9.	 Marichyasana II 

10.	 Urdhva Mukha Paschimotansana I

11.	 Urdhva Mukha Paschimottanasana II 

12.	 Ubhaya Padangusthasana

13.	 Ardha Navasana

14.	 Malasana I – brazos al frente

15.	 Malasana II – agarrando tobillos

a.	 manos entrelazadas detrás de la espalda

16.	 Eka Pada Gomukha Paschimottanasana 

17.	 Hanumanasana

Torsiones en el suelo

1.	 Virasana

2.	 Pasasana

3.	 Parivrtta Balasana

4.	 Padmasana

5.	 Parivrtta Janu Sirsasana

6.	 Parivritta Upavishta Konasana

Inversiones

1.	 Parsva Sirsasana 

2.	 Parsva Sirsasana en Virasana 

3.	 Eka Pada Sirsasana 

4.	 Parsvaika Pada Sirsasana 

5.	 Urdhva Dandasana en Sirsasana 



60

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

6.	 Sarvangasana II – dedos entrelazados / brazos rectos 

7.	 Supta Konasana en Sarvangasana 

8.	 Parsva Halasana

9.	 Eka Pada Sarvangasana 

10.	 Parsvaika Sarvangasana 

11.	 Karna Pindasana en Sarvangasana 

12.	 Parsva Pindasana en Sarvangasana 

Equilibrios sobre las manos

1.	 Pincha Mayurasana 

2.	 Visvamitrasana

3.	 Lolasana 

4.	 Dwi Hasta Bhujasana 

5.	 Bujapidasana 

6.	 Tittibhasana 

7.	 Parsva Bakasana 

8.	 Eka Pada Bakasana I 

9.	 Eka Pada Bakasana II 

10.	 Eka Pada Koundinyasana I 

11.	 Eka Pada Koundinyasana II 

12.	 Dwi Pada Koundinyasana 

13.	 Eka Pada Galavasana 

14.	 Galavasana 

15.	 Kukkutasana 

16.	 Tolasana 

17.	 Kasyapasana 

18.	 Baby Kapinjalasana 

19.	 Mayurasana

a.	 Padmasana

20.	 Hamsasana

a.	 Padmasana



61

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Extensiones hacia Atrás

1.	 Postura de la Esfinge 

2.	 Ardha Salabhasana – una pierna elevada 

3.	 Viparita Salabhasana prep – ambas piernas arriba, torso abajo 

4.	 Makarasana 

5.	 Eka Pada Dhanurasana desde postura a gatas

a.	 agarrando pie contrario

6.	 Eka Pada Supta Virasana 

7.	 Postura de la Sirena

8.	 Eka Pada Dhanurasana 

9.	 Eka Hasta Ustrasana – un brazo sobre la cabeza

10.	 Matsyasana

a.	 en Supta Virasana

b.	 en Padmasana

11.	 Uttana Padasana 

12.	 Anjaneyasana, lunge profundo

13.	 Bhekasana 

14.	 Rajakapotasana prep – pantorrillas en vertical 

15.	 Rajakapotasana 

16.	 Urdhva Dhanurasana, desde Tadasana

17.	 Eka Pada Urdhva Dhanurasana 

18.	 Dwi Pada Viparita Dhanurasana – cabeza no toca el suelo

a.	 cabeza en el suelo

19.	 Eka Pada Viparita Dhanurasana I 

20.	 Eka Pada Viparita Dhanurasana II

21.	 Kapotasana 

22.	 Vrischikasana I – sobre antebrazos 

a.	 pies sobre silla

23.	 Padangustha Dhanurasana 

24.	 Eka Pada Rajakapotasana I 

25.	 Eka Pada Rajakapotasana II 

26.	 Natarajasana 



62

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Posturas Supinas y Otras

1.	 Urdhva Prasarita Padasana

2.	 Anantasana

a.	 agarrando el pie de la pierna elevada

Reconstituyentes

1.	 Adho Mukha Svanasana – cabeza apoyada

2.	 Uttanasana – cabeza apoyada

3.	 Sirsasana

a.	 colgando

b.	 cabeza entre dos sillas

4.	 Sarvangasana

a.	 apoyando piernas sobre una silla con cojines 

b.	 hombros sobre almohadón; pies contra la pared

5.	 Halasana

a.	 pies a la pared 

b.	 pies sobre una silla

c.	 piernas en silla o banco

6.	 Viparita Karani

7.	 Setubandha Sarvangasana

a.	 bloques debajo del sacro y los talones

b.	 cojín horizontal bajo el sacro 

c.	 cojines cruzados 

d.	 banco o cojines soportando el torso y las piernas, hombros sobre manta 

8.	 Supta Sukhasana – cinturón alrededor de las piernas, tumbado sobre cojines, 

9.	 Supta Matsyasana – cinturón alrededor de las piernas, tumbado sobre cojines

a.	 Ardha Padmasana

10.	 Supta Ardha Virasana – apoyado sobre cojines

11.	 Supta Virasana – apoyado sobre cojines

12.	 Supta Baddha Konasana 

a.	 apoyado sobre cojines a lo largo

b.	 cojines en dirección horizontal 

c.	 pelvis y pies elevados sobre cojines

13.	 Flexión hacia delante sentado y con apoyo – pecho y abdomen sobre manta, cojines;

14.	 Apoyo bajo la frente, bloques/apoyo bajo los codos



63

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

15.	 Postura del guerrero que muere – sobre cojines

a.	 piernas estiradas

16.	 Balasana – apoyado en cojines

a.	 cojines sobre dos sillas 

17.	 Sentado en una silla, flexión hacia delante sobre el cojín

18.	 Pasasana – sentado en banco de Setubandha con apoyo de cojines

19.	 Viparita Dandasana 

a.	 sobre un banco de extensiones hacia atrás

b.	 sobre una silla; pies en la pared, manta enrollada bajo lumbares, cabeza sobre cojín

Sílabus Nivel III

Posturas de pie

1.	 Uttanasana Profundo – flexionado a través de las piernas, brazos alrededor de la espalda 

2.	 Svarga Dvijasana (Postura del Pájaro del Paraíso)

3.	 Utthita Trivikramasana – spagat de pie 

4.	 Surya Yantasana (Postura del Reloj de Sol de pie)

5.	 Parivrtta Svarga Dvijasana – (Postura del Pájaro del Paraíso en torsión)

6.	 Parivrtta Trikonasana – manos entrelazadas alrededor de la pierna delantera

7.	 Ardha Baddha Padmottanasana

a.	 agarrando pie en loto

8.	 Vatayanasana 

9.	 Postura de puntillas

a.	 una pierna extendida hacia adelante

10.	 Parivrtta Ardha Chandrasana – dedos entrelazados alrededor pierna delantera

11.	 Gorakhasana – en equilibrio sobre rodillas en Padmasana

12.	 Vrksasana – extensión hacia atrás

Flexiones hacia delante en el suelo y Aperturas de caderas

1.	 Gomukhasana – pies juntos

2.	 Baddha Padmasana

3.	 Yoga Mudrasana

4.	 Yogadandasana

5.	 Samakonasana 

6.	 Eka Pada Sirsasana 



64

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

7.	 Bhairavasana 

8.	 Skandasana

9.	 Garbha Pindasana 

10.	 Kurmasana 

11.	 Supta Kurmasana 

12.	 Supta Trivikramasana 

13.	 Dwi Pada Yogadandasana – postura del bicho

14.	 Ardha Mulabandhasana

15.	 Janu Sirsasana C – flexión hacia delante en Ardha Mulabandhasana

16.	 Mulabandhasana

17.	 Vamadevasana I 

18.	 Vamadevasana II 

19.	 Kandasana

20.	 Yoganidrasana 

21.	 Dwi Pada Sirsasana

22.	 Buddhasana 

23.	 Kapilasana 

24.	 Kala Bhairavasana

25.	 Chakorasana

26.	 Durvasasana 

27.	 Ruchikasana 

28.	 Viranchyasana I

29.	 Viranchyasana II

Torsiones en el suelo

1.	 Paripurna Matsyendrasana

2.	 Parivrtta Paschimottanasana 

3.	 Marichyasana IV

4.	 Ardha Matsyendrasana II

5.	 Ardha Matsyendrasana III

6.	 Parivrtta Krounchyasana



65

Anusara Yoga
Manual para la Inmersión

Inversiones

1.	 Mukha Hasta Sirsasana 

2.	 Padmasana en Sirsasana 

3.	 Parsva Padmasana en Sirsasana 

4.	 Pindasana en Sirsasana 

5.	 Niralamba Sarvangasana I

6.	 Niralamba Sarvangasana II

7.	 Parsva Sarvangasana

8.	 Parsva Sarvangasana en Padmasana

9.	 Sirsasana III 

10.	 Baddha Hasta Sirsasana

11.	 Prasarita Hasta Sirsasana – brazos estirados, manos a los lados

Extensiones hacia atrás

1.	 Setubandhasana – en la frente, brazos cruzados a la altura del pecho

2.	 Dwi Anga Urdhva Dhanurasana – un brazo, una pierna

3.	 Chakra Bandhasana

4.	 Mandalasana 

5.	 Laghuvajrasana

6.	 Bhujangasana II

7.	 Simhasana – Padmasana 

8.	 Supta Bhekasana

9.	 Eka Pada Kapotasana

10.	 Eka Pada Rajakapotasana III

11.	 Eka Pada Rajakapotasana IV

12.	 Valakhilyasana 

13.	 Vrischikasana II – Adho Mukha Vrksasana

14.	 Viparita Chakrasana desde Urdhva Dhanurasana

15.	 Gherandasana I – una pierna en Bhekasana y la otra en Padangusthasana

16.	 Gherandasana II – una pierna y un brazo en Ardha Baddha Padmasana

17.	 Kapinjalasana – Vasisthasana y Padangustha Dhanurasana

18.	 Viparita Salabhasana

19.	 Sirsa Padasana

20.	 Ganda Bherundasana

21.	 Eka Pada Ganda Bherundasana

22.	 Triang Mukhottanasana



Equilibrios sobre las manos

1.	 Urdhva Kukkutasana

2.	 Parsva Kukkutasana

3.	 Kala Bhairavasana 

4.	 Chakorasana 

5.	 Padmasana en Adho Mukha Vrksasana (Loto en el Pino)

6.	 Padmasana en Pincha Mayurasana

7.	 Karanda Vasana – Pidasana en Pincha Mayurasana

8.	 Shayanasana

9.	 Eka Hasta Adho Mukha Vrksasana (sobre una mano)

10.	 Libélula



Índice Terminológico

A

Abrirse a la Gracia –  33

Acción –  3, 15, 18, 27, 29, 31, 34, 35, 36, 41, 45, 49, 50

Acción Equilibrada –  3, 35, 41

Actitud –  3, 27, 32, 33, 35, 36, 43, 48

Actos de Shiva (5 Divinos) –  11

Adhikara –  25

Alineamiento –  1, 3, 4, 23, 28, 32, 33, 36, 38, 42, 47, 50, 
51

Principios Universales de –  1, 3, 4, 32, 36, 42

Ananda –  6, 8, 9, 10, 11, 33

Ananda Tandava –  11

Anusara Yoga

Historia de –  2

Metodología de –  3

Propósitos de la Práctica –  6

Visión General de –  1, 2, 6, 27, 32

Visión Tántrica de –  5

Aperturas de Caderas –  49

As, Las 3 –  32

Aspectos Clave de lo Absoluto –  10

Atributos de lo Absoluto –  9

AUM –  11

B

Balancín, Principio del –  43

Base –  3, 4, 20, 23, 34, 36, 41, 42, 43, 47, 48, 49, 50

Bhagavad Gita –  2, 29, 31

C

Capas –  11, 12

Chakras –  21

Chit –  6, 10, 33

Cinco Actos Divinos de Shiva –  11

Cinco Aspectos Clave de lo Absoluto –  10

Cinco Elementos –  18

Cinco Kanchukas –  9, 12, 14

Circuitos –  3, 40, 41, 42

Cosmología y la Naturaleza del Universo –  9

Cualidades del Estudiante –  25

Cuerpo Físico –  6, 15, 16, 22

Cuerpo Interno Brillante –  25, 36

D

Divinos Actos de Shiva –  11

E

Eficacia de la Práctica –  26

Energía Cósmica –  16

Energía Muscular –  3, 34, 36, 37, 40, 42, 43, 46, 47

Energía Orgánica –  3, 34, 36, 39, 42, 46, 50

Equilibrios sobre las manos –  4, 24, 47

Espinillas hacia dentro, muslos hacia fuera –  46, 47

Espiral –  20, 38, 41, 42, 43, 46, 47, 49

Espiral Contractiva –  38

Espiral Expansiva –  38

Espiral Externa –  20, 38, 41, 42, 43, 46

Espiral Interna –  20, 38, 41, 42, 43, 46, 47, 49

Ética –  3

Extensiones hacia atrás –  4, 43, 46, 47, 48, 60

F

Filosofía –  1, 3, 5, 30

Filosofía del Yoga –  5

Flexiones hacia delante en el suelo –  61

Fundir el Corazón –  47

G

Grupos de Posturas –  46

Gunas –  12, 14, 30, 31

Guru –  12

I

Iccha –  10, 12, 13, 14, 18, 19, 32

Integridad de la postura –  34, 43, 50

Inversiones –  4, 47, 54, 57, 62

J

Jnana –  1, 5, 10, 12, 13, 14, 18, 19, 30, 32

K

Kanchukas (5) –  9, 12, 14

Kosha –  16

Kriya –  10, 12, 13, 15, 18, 19, 32

Kundalini –  16

M

Malas –  13, 19

Maya –  9, 12, 13, 14, 18, 30

Metafísica –  2, 6, 14

Metodología de Anusara Yoga –  3



N

Nivel I Sílabus –  53

Nivel II Sílabus –  56

Nivel III Sílabus –  61

Niyamas –  33

O

OM –  11

P

Patanjali –  27

Patrón Óptimo –  16, 22

Posturas de Pie –  4, 41, 45, 46, 47

Posturas sentadas –  48, 51, 53, 57

Prana –  16, 20, 21

Prana/Sistema Pránico –  20

Pranayama –  16, 28, 43, 44, 48

Principios Clave de Alineamiento –  42, 50

Principios de Alineamiento –  1, 3, 17, 23, 38, 47, 50, 51

Principios Generales para Grupos de Posturas –  46

Principios Universales de Alineamiento –  1, 3, 4, 32, 36, 
42

Propósitos de la Práctica –  6

Puntos Focales –  34

Purusha/Prakriti –  5, 9, 14, 18

R

Rajas –  14, 30

Rasas –  13, 15, 18, 19

Reconstituyentes –  4, 44, 50

Respiración –  3, 4, 5, 11, 16, 17, 28, 35, 43, 44, 45, 46, 
48, 50

S

Samkhya, Sistema –  14

Sattva –  14, 28, 30

Savasana –  4, 44, 51, 55

Shakti –  1, 3, 6, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 16, 17, 18, 19, 21, 27, 
28, 31, 33, 35

Shiva –  1, 3, 6, 9, 10, 11, 12, 13, 16, 18, 19, 22, 27, 28, 31, 
33, 35

5 Actos Divinos –  11

Shiva-Shakti –  1, 3, 10, 27, 28, 31

Shri –  8, 9, 11, 36

Sílabus

Nivel I –  53

Nivel II –  56

Nivel III –  61

Sutras –  27

T

Tamas –  14, 30

Tanmatras –  9, 18, 19

Tantra –  5, 8, 27, 28

Tántrico –  9

Tattvas –  9, 10, 12, 14, 15, 18, 19, 30

Torsiones –  4, 45, 49, 50, 54, 57, 62

Transición (Vinyasa) –  43

3 As –  3, 32, 35, 36

3 Gunas –  14, 31

3 Niveles de la Mente –  9, 14

36 Tattvas –  18

U

Ujjayi pranayama –  44

V

Vinyasa –  43

Y

Yamas –  33

Yoga Sutras –  27




