,

Anusarar

School of Hatha Yoga

Manual para la

Inmersion






Manual para la

Inmersion



Escuela Anusara de Hatha Yoga

First Principle, Inc

3213 West Main Street #260

Rapid City, Dakota del Sur, Estados Unidos 57702
info@anusarayoga.com

www.anusarayoga.com

Todos los derechos reservados © 2014, 2° edicién realizada por First Principle, Inc.

Este manual ha supuesto la dedicacién de mucho tiempo, esfuerzo y amor.

Por favor, en sefial de respeto, honra los derechos de autor.

Todos los derechos reservados. Ningun extracto de esta publicacion puede ser
reproducido, almacenado en un sistema de busqueda automadtica ni transmitido, en
cualquier forma o por cualquier medio — electrénico, fotocopiado, grabado u otro —

sin previa autorizacién por escrito de la Escuela Anusara de Hatha Yoga.

Editado por First Principle, Inc. Formato actualizado por Payton Cooper, studioMagic

Disefio Grdfico cortesia de Bruce Bowditch

Traduccién por Sandra Ferndndez (sandrafernandezyoga@gmail.com)
Revisado y editado por Susana Garcia Blanco (hrdaya.shakti@gmail.com)

Traduccion por BJ Galvan (bj@bjgalvan.com)

Impreso en Estados Unidos

Nos complace el entusiasmo hacia Anusara Yoga que demuestra tu compromiso al realizar esta
formacion. Anusara yoga es una escuela de yoga altamente valorada y profesional en la que los
profesores siguen una rigurosa formacién durante varios afos en un curriculo tan vasto como
profundo. Dentro del curriculo de Anusara yoga existen tres clasificaciones de profesores: profesores
Certificados de Anusara yoga, profesores Inspirados en Anusara y profesores con Elementos de
Anusara. Las tres clasificaciones reciben su concesion de licencia por parte de la administracion
oficial de Anusara. Haber realizado una inmersion de 100 horas ylo un curso de Formacién de
Profesores no otorga derecho a anunciar que se estd ensefiando Anusara Yoga, yoga Inspirado en
Anusara o Yoga con Elementos de Anusara.Antes de poder ensenar Anusara Yoga, Yoga Inspirado
enAnusara oYoga con Elementos de Anusara hay que cumplir determinados y rigurosos requisitos
y haber obtenido la licencia correspondiente. Estas medidas aseguran la integridad de la visién
de Anusara Yoga durante su expansioén. Para mas detalles acerca del curriculo y sobre nuestras
licencias, por favor visita la seccién “Curriculum® en nuestra pdgina www.anusarayoga.com.



Introduccion

LL TS

Anusara- [a-nu-sar-a] Anusara significa “ir con la corriente”, “fluir con la Gracia”, “el alma

que fluye con el Universo*, “seguir el corazon”.

“shaktipata-anusarena shisyo 'nugraham arhati* (Kularnava Tantra 14.38)

“Al entrar en la corriente del descenso del Divino Shakti en el corazén, el verdadero

discipulo se vuelve capaz de recibir la Gracia”

Mediante la rigurosidad de una practica intensa, el comportamiento ético hacia uno mismo
y los demas basado en los Yamas y los Niyamas y una fuerte disciplina, el verdadero

discipulo se convierte en apto y capaz de recibir la gracia.

La nueva Escuela Anusara de Hatha Yoga ha sido fundada por Doc Savage, Jane Norton y Bj Galvan
y ha contado con el apoyo de muchos otros profesores de Anusara del mundo entero. Inspirados
por nuestro profundo amor a servir, por la comunidad y por la filosofia de Anusara Yoga, un equipo
entusiasta de profesores internacionales ha estado trabajando con total entrega para crear la Escuela
Anusara de Hatha Yoga. Esta nueva escuela ha nacido para facilitar la transformacion de Anusara Yoga:
un proceso que ha significado soltar aquello que no estaba al servicio de un bien mayor y a la vez
mantener las ensenanzas centrales y las técnicas que han transformado la vida de tantos estudiantes y

profesores en todo el mundo.

Hasta el momento de esta edicion, la Escuela Anusara de Hatha Yoga esta representada por mas de
500 profesores con licencia en todas las regiones geograficas del mundo: Asia, Europa/Oriente Medio/
Africa, América Latina/Caribe, Canada y Estados Unidos. Este manual ha sido traducido al espanol, al
aleman y al japonés. La presente edicion ofrece cambios minimos respecto a la 12* edicion del manual
de profesores de anusara, escrito por John Friend y publicado por Anusara, Inc. Todos los derechos de
autor de los materiales publicados por Anusara Inc. son propiedad de la Escuela Anusara de Hatha Yoga,
que actualmente esta llevando a cabo una exhaustiva revisién del material existente para inmersiones y

formacion de profesores. La fecha estimada de publicacién de los nuevos manuales es para el ano 2015.

Escuela Anusara de Hatha Yoga

Declaracion de Propésitos

El objetivo de la Escuela Anusara de Hatha Yoga es preservar y difundir la filosofia y metodologia de
Anusara Yoga a través de nuestra comunidad global de profesores altamente cualificados y profundamente
dedicados. Profesores de todo el mundo desempenan este objetivo, comprometidos a co-crear una
organizacion sostenible guiada por la integridad, la bondad y el deseo de servir a los estudiantes de

Anusara Yoga al mas alto nivel.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Agradecimientos

Esta es la primera edicion del manual de formacion de profesores de Anusara Yoga publicado por
la Escuela Anusara de Hatha Yoga, ya dirigida por profesores. Sin embargo, esta basado casi en su
totalidad, en el manual publicado por la organizacié predecesora,Anusara, Inc.y escrito por nuestro
antiguo profesor y fundador de Anusara Yoga, John Friend. Hasta la completa realizacién de un
manual completamente nuevo que complemente el curriculum reformado de la Escuela Anusara de
HathaYoga, es nuestra intencion servir a nuestros estudiantes con esta version revisada del manual
durante este tiempo de transicion. El objetivo de la Escuela Anusara de Hatha Yoga es preservar
y difundir las ensenanzas de Anusara Yoga a través de una comunidad de profesores altamente
cualificados. Este manual constituye un primer paso en esa direccion.

Como dedicados profesores de Anusara yoga, agradecemos profundamente la innovadora visién
que John Friend aporté al Hatha Yoga y la valiosa contribucién de sus maestros B.K.S lyengar,
Gurumayi Chidvilasananda y Dr. Douglas Brooks. Nuestra mas sincera gratitud al grupo de
profesores fundador de la Escuela Anusara de Hatha Yoga, cuya vision llena de gracia de una escuela
dirigida globalmente, asi como su amor, tenacidad, sudor, lagrimas y entregado servicio al gran
poder del Universo ha establecido los fundamentos de la integridad a partir de los cuales la escuela
puede crecer y desarrollarse.

Como bien sabe todo aspirante a profesor de Anusara Yoga, la practica fisica es tan sélo una
pequena parte de lo que es Anusara Yoga. La Escuela Anusara de Hatha Yoga quiere expresar su
mas sincero agradecimiento y reconocimiento a la contribucion de aquellos expertos que han
elucidado la inspiradora filosofia tantrica no dualista del yoga que imbuye nuestra practica: Dr.
Douglas Brooks; Dr. Paul Muller-Ortega; Sally Kempton, MA; Dr.-William Mahony; Dr. Manoj Chalam;
Dr. Christopher Tompkins y Dr. Christopher Hareesh Wallace.

La creacion de la Escuela Anusara de Hatha yoga no habria sido posible sin el duro trabajo, la
cooperacion, la dedicacion y la amistad kalyana mitra de decenas de profesores de Anusara Yoga
a lo largo y ancho del globo. Pranams a Andrea Boni, Kai Hill, Jayendra Hanley, Barbra Noh, Karen
Claffey, Christy Nones Mckenzie, Benjamin Finnerty, Gianni Chavez-Ming, Adam Ballanger, Tiffany
Wood, Jane Goldstein y Peter Goodman.

Que aquellos que lean este manual y compartan el arte de ensenar Anusara Yoga reciban las
ensenenzas Yy la practica de los PUA’s ™ de Anusara Yoga, vivan una experiencia reveladora, sanen
en cuerpo, mente y corazon, vean su consciencia transformada y reconozcan su esencia luminosa,
Consciencia divina pulsante y eternamente infinita.

Con profundo respeto por el pasado y grandes esperanzas puestas en un futuro brillante, ofrecemos
nuestro mas sincero agradecimiento con las palmas de las manos juntas.

Benita (BJ) Galvan Jackie Prete
Jane Norton William “Doc” Savage
Deborah Payne



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

indice
Vision General de ANUSAra YOZa.....cceeviiiiuuuiiiiiiiieeeeeieiiiiiie et eeeeeeeeseibet et eeeeeseessabateaeeeeeeessnnnnnns I
QUE @5 ANUSAra YOZaZ ... ettt ettt e e e e e e ettt e e e e e e e I
Vision General sobre la Historia de Anusara Yoga y John Friend ...........ccccoviiiiinnnne. 2
Metodologia de ANUSAra YOZa.........uuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiieee e e e ettt e e e e e e et ee e e e e e s e e aabbreeeeeeeeens 3
El Camino delYOZa .....ueiiiiiiiiiiiee ettt ettt e e e e e e e e e e 4
FIloSOfia Al YOZA. ... uueiiiiiiiiiiee et ettt e et e e et e e st ee e e 5
Vision Tantrica de ANUSAra YOZa . ...cceeiuiiiuuiiiiiiiiieeet ittt e e e ettt e e e e e s e ettt eeeeee e e e s 5
Metafisica TANTIICA ......ooiiiiiiiiii e 6
Pautas Eticas de ANUSAra YOZA ..........c.oviveveveueveeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeeeeeeeesesee e e ettt sse s sesesennns 7
Cosmologia Tantrica y la Naturaleza del Universo...........coccuueeiiiiiiiiiniiiiieiniiecceeieeeeeeee. 9
LOS 36 PrinCiPios..ccceeeueiiiiitieee ettt ettt e e e e e ettt e e e e e e e eeeeaeeeeas 9
Lo Absoluto — Naturaleza de la Realidad Suprema..........cccccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeee. 9
Atributos Esenciales de 10 AbSOIULO ..........coocciiiiiiiiiiiiiiiii 9
Los Cinco Aspectos Clave de 10 AbSOIULO...........eeiiiiiiiiiiiiiiiiciiic e 10
El Mundo Relativo — Encarnacion, el MicroCoSMOS.......cvunieeeeeeeeeee s 10
Ciclos de Ja Naturaleza ..........cc.coeiiviiiiiiiiiiiii e I
5 Actos Divinos de Shiva ........cccooiiiiiiiiiiiiiiiiii e I
Ocultacién vs. Revelacion —Vilaya y Anugraha..........ccoooieeiiniiiiiiiiiieceeieeen 12
La Gracia — El poder de la Revelacion...........ccooiiiiiiiiiiiiiiiiiieee e 12
) TP PP PP TSP PPPPPPPPPPO 12
5 Kanchukas — Capas........ccooiiiiiiiiiiiee ettt 12
LS 3 MalaS..cciiiiiiiee et e st e e st e e 13
LaS 9 RASAS....utiiiieiiieit ittt ettt e ettt e e e e ettt e e e e e e ettt eeeeeeeeas 13
Las 25 Tattvas del Sistema Samkhya..........ccooiiuiiiiiiiiiiiiii e 14
PUrUSha — Prakrriti......c..eeeiiiiiiiiiiiie et 14
Las 3 Gunas — Cualidades Esenciales de la Naturaleza.............oocooiiiiiiiiiiiinnniiiiiienee. 14
3 Niveles de 1a MENte.....ccooiiiiiiiiiiii e 14
20 Tattvas del CUEIPO FiSICO......uiiiiiiiiiiiiiiiiiee ettt 15
Anatomia del CUEIPO SULl .......ciiiiiiiii e e e e e e e 16
Energia Cosmica — Shakti €n €l CUBIPO.....cceiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciee e 16



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

La RESPIFACION. ..cciiiiiiiiie ittt e e e ettt e e e e e e e st eeeeeeens 16
Orientacion y Direccion espaciales.............ceiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieieiceee e 17

Las 36 Tattvas de la Cosmologia TANTIICA .....cuuiiiiiiiiiiiiiiiieee ettt 18
Tabla de Correspondencia de 10s Tattvas TANTIICOS .....uuvtiiieiiiiiiiiiiiiieeee et e e 19
SISTEMA PraNICO...couiiiiiiiiiiii e 20
ChaKras. ......oeiiiiiiiii e 21

El CUBIPO FISICO ..ttt ettt ettt e e e e e e e et eeeeeeeas 22
Estructura del ESQUEIETO ... ...eiiiiiiiiiiiiiee et 23

Patrén Optimo en la Forma General de Todas las Posturas ..............c.ccccueuevcueucunnnen. 23
PIEIMAS .t e e e e e e eee e 23

PIES et e st e 24

BIrazZos......oouiiiiiiiei e 24

MANOS ... 25

CUEIO Y Cab@Za......eeiiiiiiiiiie e 25

Aspectos Fundamentales de 1a Practica..........ccoooiuuiiiiiiiiiiiiiiiiieeeitee et 25
Cualidades del EStudiante..........ceeiiiiiiiiiiiiiiiie ittt 25

Medir la Eficacia de 12 Practica.........cccuuiiiiiiiiiiiiiiiiceeee e 26
Patanjali —Vision General del Yoga CIASiCO.......ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieee et 27
Bhagavad Gita........ueeiiiiiieiieeiiee ettt e e e ettt et e e e e e ettt et e e e e e e e n bt et eeeeeeeas 29
La Practica de ANUSAra YOZa .. ..cocuuutteiiiiiieeieiiitee ettt e e ettt e e sttt e e ettt e e s ettt e e e e saateeeeseieaeeeeas 32
Principios Universales de Alineamiento.............cccovuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciiccciecciees 32

LS 3 A S ettt ettt e e e e ettt e e e e e e s e ettt et e e e e e e e a b bttaeeeeeeens 32
Actitud (laVoluntad de ser, conocer y hacer)..........ccccceeiiiiiiiiiiiiiiiiiiniiiieeeee e 32
Alineamiento (conocer laVoluntad).........ccooiiiiiiiiiiiiiiiiii e 33

Accidn (manifestar 1aVoluntad)............ceeiiiiiiiiiiiiiiiieie e 34

PUNTOS FOCAIES ...ttt 34

Accion EQUIlibrada ..o 35

Como aplicar las 3 As de modo especifico en las Posturas .........cccocceeeerviiiieeennnnees. 36
ADbrirse a 1a Gracia.......ooocueiiiiiiiiiiiiiii i 36
Energia MUSCUIAr ...t e e e 37

Espiral Interna/Espiral EXpansiva.............ociiiiiiiiiiiiiiiiiec e 38

Espiral Externa/Espiral ContraCtiva.........cuueeeiriiiiieiiiiiiie ettt e eieee e 38
ENergia OrganiCa....ccooueieiiiiiiiiii ittt ettt 39



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

LOS ClrCUITOS. ¢ ettteeeeeeii ittt ettt e e e e ettt e e e e e e ettt eeeeeeeeeaeaabbeeaeeeeeeens 40
Otros Principios Clave de AliN€@ami@nto .........ccoeiiiiiiiiiiiiiieieiiiiiiiceee e 42
TransiCion (VINYAS@)....c.ceiuutieiiiiiiieeeiiitie ettt e ettt ee ettt e e st e e e et e e e s eiereeeesabeeeas 43
Los Principios de la Respiracion en la Practica..........cccueeiivniiiieiiniiiciiiniiiccciiee e 43
U Y ettt ettt e e e ettt e e e e e e e eeeeeeas 44
Principios Generales de la Respiracion en las Asanas...........ccccceeeeeiieninnenneee. 45
Principios Especificos de la Respiracion..........cccoocuueiiiiniiiiiiiniiiieeieiieee e 46
Principios Generales para los Diferentes Grupos de Posturas....................... 46
Principios de Alineamiento para la Base de la Postura..............ccoeeeiiiiiiiiiiiiiiieiniineeeee, 51
MANOS ..t 51
PIES e 51
LT [ o PP PP PTTTT SRR 51
PIEINAS ..t 52
ROAIllas .....ooouiiiiiiiie s 52
ANEEDIAZOS. ...ttt et e e e 52
CaADEZA .. et e e e e 52
STIAbUS INIVED L. 53
POSEUIAS @ Pi€.....eieiiiiiiiiiiiiieee ettt ettt e et e e st e e st e e e 53
Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas........c.c.coeevuuunneneee. 53
Torsiones en €l SUEIO..........eiiiiiiiiiiiiiiiii e 54
INVEISIONES ...ttt 54
EXteNSioNes NACIa Atras........ceiiiiiiiiiiiiiiiiiiieee ettt e e e ettt e e e e e e s eeee s 54
Equilibrios sobre 1as manos ........ooooiiiiiiiiiiiiiii e 55
SUPINAS ettt e e e ettt e e e e e e s e 55
OLIras ASANAS. ... eviiiiiiiiiiie ettt sttt ettt sbe e 55
CalENtAMIENTOS ...iiiiiiiiiiiiiiiiiee et e e e e e ettt e e e e e ettt et e e e e e e s s saabbebeeeeeeaeeesnnaasnreees 56
STIAbUS INIVEI 1.ttt e 56
POSTUIAS @ PI..cciiiiiiiiiiiiiiiiee et e e e e e e e e e 56
Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas.............coeeuuuveneeee. 57
TOrsiones €N €l SUEIO.........uiiiiiiiiiiiii et 57
INVEISIONES ..ceiiiiiiiiei ittt 57
Equilibrios sobre 1as manos ........coooiiiiiiiiiiiiiii e 58
EXteNSioNes NACIa ALIAS ... ..uuiiiiiiiiiiiiiiieiteeee et e ettt e e e e e e e s e eee s 58
PoSturas SUPINAs Y OLras. .....cceeiiiiiiiiiiiiitieie ettt ettt e e e e e e e e e 59
RECONSTIEUYENETES ...ttt e e e e e e sbeeeeeeeeeens 59



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

STlabus NIVEI Tl ...ttt e e e e e sttt e e e e e e e e e aaeeeees 61
POSTUIAS @ PI..iiiiiiiiiiiiieitie ittt ettt e e e e e et eeeeeas 6l
Flexiones hacia delante en el suelo y Aperturas de caderas...........ccccceeeeeeeiinnnnnenneen. 6l
TOrsiones €N €l SUBIO.........uiiiiiiiiiiiii it 62
IMVEISTONES ...ttt ettt e e e e e e ettt et e e e e e e e st eaeeeeeeeas 62
EXteNnsiones NACia @trds.........cceiiiiiiiiiiiiiiiiiiee ettt e e e e e e 63
Equilibrios sobre 1as manos ........coovviiiiiiiiiiii e 63

INICE TRrMINOIOZICO ... ..vvveeeeeeeeeeeeeee ettt 64



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Vision General de Anusara Yoga

Qué es AnusaraYoga?

* Es un moderno sistema de Hatha Yoga fundado en 1997 por John Friend.

e Unifica una Filosofia Tantrica de Shiva-Shakti que afirma la vida con los Principios
Universales de Alineamiento.
¢ Filosofia inspiradora, basada en una ,,celebracién del corazén® que busca la bondad

en todas las personas y todas las cosas.

*  Combina varios de los principales caminos del yoga (hatha, jnana y bhakti), lo que hace
posible la apertura de todos los niveles del ser: cuerpo, mente y corazén.

* Conserva los propositos espirituales o intenciones maximas de la practica de hatha yoga
como premisas primordiales tanto durante la practica en la esterilla como fuera de ella.

* Estilo de hatha yoga orientado al corazén:

O Arte cientifico que expresa de modo creativo el espiritu desde nuestro interior
al exterior.

0 El cuerpo es un instrumento sagrado de alineamiento y reunién con lo Divino.

¢ Las posturas son en ultima instancia plegarias, ofrendas, celebracion, distintas formas
de arte espiritual que glorifican lo Divino.

* Honra los caminos tradicionales de yoga y, adicionalmente, al ser un estilo de yoga
moderno, explora nuevas fronteras de creatividad en esta practica sagrada.

* La comunidad de Anusara (kula) es inclusiva, afirma la vida y esta en continuo desarrollo.
Fomenta y celebra la individualidad y la expresién de la propia creatividad, siempre que
éstas estén en alineamiento con sus principios y glorifiquen la kula. Esta comunidad tiene
la cercania, union de una familia, y a la vez la independencia, libertad de una ,,merry band*
(banda feliz).

* Al servicio de cualquier nivel de experiencia o habilidad: desde nifios a personas de
la tercera edad, estudiantes con necesidades terapéuticas especiales o practicantes
avanzados.

* Acoge toda forma de diversidad cultural y étnica. Ademas, Anusara fomenta una amplia
variedad de expresiones espirituales y religiosas centradas en el corazon y apoya el
amor y la felicidad. Anusara reconoce, respeta e invita a la diversidad de experiencia,
tanto dentro de nuestra comunidad como entre aquellos que buscan alinearse con lo
Divino fuera de ella. Nuestra experiencia de diversidad y diferencia es una afirmacion de
la experiencia de inclusividad de la propia Divinidad, libre de prejuicios y que celebra la
pluralidad. Damos ejemplo con nuestra vida, al tiempo que respetamos la eleccion de los
demas para expresar sus propias opiniones y valores. Con profundo respeto invitamos a
todos a unirse a la gran celebracion de la vida a través Anusara Yoga.

* Sin un dogma rigido, la escuela esta abierta a continuo cambio y restructuracion.
Autoexamen, descubrimiento y receptividad hacia nuevas ideas son fundamentales en
este sistema dinamico. Se alienta a la creatividad individual y a la investigacion dentro
de los limites de los principios de alineamiento basicos y los preceptos filosoficos de
Anusara yoga.

* AnusaraYoga crece con armonia e integridad a través nuestra vision conjunta para revelar
la bondad innata, la valia y la naturaleza Suprema de todos y cada uno de los seres.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Cronologia histérica del yoga (Todas las fechas son aproximadas)

1800-800 a.C.- 4 Vedas: tradicion oral (mas tarde escrita); origen del Gayatri Mantra
(mantra mas antiguo usado hasta la actualidad)

800 a.C —Tienen lugar los sucesos descritos en la M a h abarata

800 a.C -300 A.D. — Upanishads (ensenanzas centradas en el Si-mismo, el karma, la
liberacion mediante practicas espirituales)

480-400 a.C —Vida de Buda
100 a.C - 400 A.D. —Version escrita de la Mahabarata, incluida la Bhagavad Gita

150 a.C - 400 A.D. — Yoga Sutra (datacion posterior en caso de tratarse de un Unico
autor; capitulos |-3 podrian remontarse a una fecha anterior)

I A.D.— Aparicion de tradiciones monoteistas: Shivaismo,Vaishnavismo

450 A.D. - Origenes del Tantra (Saiva)

600 A.D.— Nacimiento del Tantra Budista

800 A.D.—Vida de Shankaracarya, maximo representante del Advaita Vedanta

860 A.D.— Descubrimiento (o creacién) de los Siva Sutras por parte del sabio Vasugupta;
su discipulo Kallata escribe los Spanda Karika, primer exponente del Saiva Tantra no
dualista y no sectario.

900-1200 — Florecimiento del Tantra (en todas sus formas)

975-1025 —Vida de Abhinavagupta, erudito Kashmiri de Saiva Tantra no dualista
1200-1300 — Introduccion del Islam en el subcontinente hindu; El tantra queda sumido
en la clandestinidad

450 — Hatha Yoga Pradipika, texto sobre Hatha Yoga mejor conocido de la antigliedad
1700 — Los Britanicos empiezan a gobernar en India; supresion del Hatha Yoga

1800 — Los occidentales entran en contacto con el Tantra, lo condenan por considerarlo
“supersticion”

1893 — Swami Vivekananda habla en la conferencia de Chicago y despierta el interés por
el yoga en los Estados Unidos

1892 — 1953-Vida de Paramahamsa Yogananda

1907 — 1991-Vida de Swami Laksmanjoo, maestro de la tradicion Trika del Saiva Tantra
1920 — Publicacion de El Poder de la Serpiente (primera obra sobre el kundalini en
inglés) por Sir John Woodroffe, alias Arthur Avalon

1947 — India declara su independencia del Gobierno Britanico

1897-1998 —Vida de Krishnamacarya, maestro de Indra Devi, Desikachar, Pattabhi Jois y
BKS lyengar. Desarroll6 gran parte de la practica de asana que conocemos en Occidente
1997 — Nace Anusara Yoga

Vision cronolégica sobre la Historia de Anusara Yoga y John Friend

1980-1991 — John Friend empieza a ensenar hatha yoga y a practicar en profundidad con
Pattabhi Jois, BKS lyengar y otros maestros. Obtiene su certificacion como profesor de
lyengar y forma parte del Consejo Directivo del Comité Internacional de lyengar.

1989 — John Friend conoce a Gurumayi y empieza a estudiar y practicar en la tradicion
del Siddha Yoga, ademas de formar a devotos de esta tradicion y profesores SYDA de
Hatha Yoga del mundo entero.

1995 — La metodologia de ensenanza de John Friend empieza a alejarse de la perspectiva
clasica de lyengar, adoptando una perspectiva tantrica no dualista. John renuncia
formalmente a su certificacion de lyengar y desarrolla su metodologia de ensehanza, que
integra la perspectiva tantrica no dualista.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

I5 de agosto de 1997 — John Friend funda Anusara yoga. El nombre ,,Anusara® fue

inspirado por Dr. Douglas Brooks. La palabra, Anusara® procede del texto tantrico

Kularnava Tantra, que Dr. Douglas Brooks estaba traduciendo y ensefando en ese

momento.

1998 — Se publica el primer Manual de Formacion de Profesores de Anusara yoga . John

dirige el primer Curso de Formacién de Profesores.

1999 — Creacion del programa de Certificacion de Anusara. John certifica a los primeros

profesores.

1998- 2012 — Las ensenanzas de Anusara se expanden por todo el mundo conectando

con el corazon de miles de profesores y estudiantes.

En 2012 John Friend renuncia como lider de Anusara Yoga. Anusara Inc queda disuelta.

Para mas detalles acerca de los sucesos relacionados con la dimision de John Friend, por

favor consulta www.anusarayoga.com

Agosto 2012 — Creacion del Comité Asesor Docente (CAD o TAC en sus siglas en

inglés) por peticion de Anusara, Inc.. El didlogo con un grupo de profesores de la Unién

Europea inspira la estructura democratica de la Escuela Anusara de Hatha Yoga (EAHY,

ASHY en sus siglas en inglés). Los profesores europeos acceden a colaborar con el CAD

y se inician las negociaciones con Anusara, Inc. con el objetivo de obtener los permisos

de la propiedad intelectual para uso de la escuela. Para mas detalles consulta www.

anusarayoga.com

31 de Octubre de 2012 — Creacion de First Principle, Inc. como entidad legal con permiso

de Anusara, Inc. para ser vehiculo conductor de la Escuela Anusara de Hatha Yoga, una

organizacién a nivel mundial, dirigida por profesores que continta al servicio de todos

los ambitos de la Comunidad de Anusara.

2013 — Profesores de EAHY establecen las bases de esta nueva escuela- disefio de

una nueva pagina web, mejora y restablecimiento de procedimientos y sistemas para la

concesion de permisos para profesores y reconstruccion de la comunidad docente de

Anusara Yoga. Profesores voluntarios de todo el mundo son quienes desempenan en

gran parte esta labor.

2013 — Acercamiento por parte de John Friend y AY, Inc. a profesores de EAHY para

ofrecer la cesién de la propiedad intelectual y las marcas registradas a First Principle, Inc.

2014 — Hasta la fecha de publicacion de esta |3? edicion:

¢ Creacion e implantacién de Anusara Elements™, una nueva categoria de nivel de profesorado.

O Elecciones del Comité Directivo en las 5 regiones globales para formar una entidad
representativa centrada en la toma de decisiones.

¢ Primer evento de EAHY celebrado en Arizona; Samavesha: Nueva Visién, Misma Pasion

O Publicacién de la revision de los Manuales de Inmersién y Formacion de Profesores en varias
lenguas.

¢ Redefinicion por parte de profesores del Comité Curricular de Inmersiones y Formacién de
Profesores de 200 horas.

¢ Lanzamiento del programa de afiliacion de estudios con el objetivo de promover Estudios de
Yoga Anusara y EAHY en todo el mundo.

¢  Creacion de un nuevo programa avanzado de 300 horas de certificacién de profesores
compatible con Yoga Alliance, a cargo de un experimentado grupo de profesores certificados
de Anusara.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Metodologia de Anusara Yoga

* El método de AnusaraYoga se distingue por la integracion de varios elementos comunes,
siempre presentes en todas las clases:

* Las clases de Anusara Yoga estan basadas en una filosofia tantrica no dulalista cuyo
concepto principal reside en el entendimiento de que una energia intrinseca de Unidad
lo subyace todo y a todos. Esta energia que es pura bondad, no tiene opuesto y es
auspiciosa. Los profesores de Anusara han aprendido a buscar esta bondad ante todo:
en las posturas, en nuestras practicas, en nosotros mismos y en todas las experiencias
vitales. Esta perspectiva supone un cambio: se pasa de “arreglar o corregir” al estudiante,
a la vision de servir a realzar y desvelar su belleza y bondad innatas, que no es otra cosa
que la naturaleza Suprema ya presente en el estudiante. Los profesores de Anusara Yoga
estan comprometidos a crear una experiencia que aliente y empodere a todos y cada
uno de los estudiantes en clase. Los profesores inspiran alegria y espiritu de juego con
creatividad alegre, que es la naturaleza de la practica de Anusara.

*  Todas las clases empiezan con la invocacion de Anusara o con una interiorizacién como
reconocimiento devocional del poder de la Gracia del Espiritu Universal dentro y fuera
de nosotros.

* Un elemento clave de las clases de Anusara es la presencia de un tema orientado
al corazén, una virtud. El tema es entretejido habilmente con la respiracion y las
instrucciones posturales de las asanas (posturas), lo que establece una expresion de
la actitud de las posturas de nuestro interior hacia el exterior. La cualidad del corazén
cultiva la conexion entre las posturas fisicas de yoga y el mayor proposito espiritual de
las practicas del yoga.

* El método de Anusara consta de una serie Unica y concisa de principios biomecanicos
de alineamiento, denominados “Principios Universales de Alineamiento™” que se aplican
a cada asana. Los profesores de Anusara Yoga aprenden a integrar estas instrucciones
de alineamiento con el tema del corazén de manera artistica y variada. De este modo
pueden ofrecer una nueva experiencia a los estudiantes en cada clase de yoga.

* Los movimientosy las acciones en cada postura estan coordinados con la respiracion. Los
alineamientos posturales para cada asana se revisan en base a los Principios Universales
de Alineamiento. El profesor ofrece entonces a los estudiantes ajustes verbales y fisicos
que les ayudaran a realzar la postura. Si no te sientes cdmodo/a con los ajustes fisicos en
clase, comunicaselo a tu profesor.

* En caso de ser necesario y con el objetivo de asistir a los estudiantes a alcanzar la forma

» general de la postura, se emplean elementos de ayuda o variaciones de las asanas.

* En caso de estimarse apropiado se realizaran demostraciones de las posturas para
aclarar las instrucciones de alineamiento o mostrar como deberia verse la postura.

* El método Anusara ha sido disehado para servir a estudiantes de todos los niveles de
experiencia y habilidad, desde ninos hasta personas de la tercera edad, estudiantes con
necesidades terapéuticas especiales y practicantes avanzados. Los Principios Universales
de Alineamiento son en si terapéuticos: estudiantes que requieran de atencion terapéutica
determinada pueden beneficiarse y sanar con la practica de Anusara Yoga.

e Mas de 250 posturas conforman los silabus de asanas de Anusara Yoga. Estos silabus
recogen todas las posturas cominmente practicadas en los principales estilos de
hatha yoga del mundo en la actualidad. Asi mismo, incluyen todas las posturas clave
pertenecientes a las clasificaciones generales de las posturas: posturas de pie, extensiones
hacia atras, flexiones hacia delante, torsiones, equilibrios sobre las manos, inversiones y
posturas reconstituyentes.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

* Se alienta a la practica de variaciones de las posturas basicas, como expresion plena
del espiritu humano. Los profesores también pueden incluir en sus clases pranayama,
meditacion, chakras, bhandas, mudras y mantra para realzar el tema y/o la cualidad del
corazon, la metodologia fisica de Anusara Yoga y el movimiento de los estudiantes a fin
de experimentar la Conciencia (Cit) y nuestra Auténtica Naturaleza (Ananda).

* *Aunque no existe una serie rutinaria de posturas en Anusara Yoga, las clases estan disenadas
aplicando principios de secuenciacién. Uno de esos principios es el de la secuenciacion
progresiva, cuyo objetivo es el de ayudar a los estudiantes de todos los niveles a avanzar en
su practica.naturaleza Divina.

El Camino del Yoga

El yoga es un poderoso camino para alcanzar todos nuestros anhelos espirituales mds profundos.
El proposito y el significado de la vida pueden entenderse a distintos niveles.
P: ;Qué es esencialmente lo que todo el mundo desea?

R: Felicidad, amor, salud, paz, bienestar, conocimiento interior.

Un anhelo espiritual comun a toda la humanidad es el deseo de liberacion del sufrimiento y el
dolor, el desengano y la muerte, la guerra y el odio.

P: ;Como alcanzar nuestros anhelos espirituales mas fundamentales? ;Cual es un camino de
eficacia probada para lograr esa realizacion?

R: El Yoga — La unién con nuestra auténtica naturaleza, nuestra esencia espiritual. Un
camino milenario para alcanzar la libertad maxima.

Un significado mas preciso de la vida procede del entendimiento de la naturaleza de la vida y
el universo.

Existen distintos caminos o tipos de yoga, que pueden resumirse del siguiente modo:

*  Cuerpo — Hatha, Karma

0 Ejercicios fisicos y practicas de respiracion, servicio desinteresado.
* Mente — Jnana, Mantra, Raja

{0  Practicas de meditacion, estudio de las escrituras.
e Corazon — Bhakti

¢  Cantos, rituales de adoracion.

Filosofia del Yoga

Existen distintas escuelas de filosofia del yoga que han ido evolucionando en el transcurso de
los siglos:

*  Clasico
0 La libertad se alcanza aislando la consciencia pura (Purusha) del mundo material
(Prakriti) que incluye mente, emociones y cuerpo.
* Advaita Vedanta

¢ Lalibertad se alcanza cambiando la percepcién para ver el Espiritu en todas las cosas
y ver las diferencias en este universo material como una ilusién.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

¢ Tantra

O La libertad se alcanza alineandose con el fluir Divino de modo simultaneo dentro de
la experiencia fisica.

P: ;Porqué la filosofia constituye un aspecto tan fundamental de nuestra practica?

R: Porque es la vision a través de la cual se canaliza toda la energia de la practica, tanto en
la calidad como la cantidad de mente y corazén.

Vision Tantrica de Anusara Yoga

* La vision de Anusara Yoga esta basada en una Filosofia Tantrica de Bondad Intrinseca. La
premisa de esta filosofia es que todo en este mundo es una encarnacion de la Consciencia
Suprema, que pulsa en su esencia con bondad y la dicha mas elevada.

* La intencién mas elevada de la practica de Anusara Yoga es alinearse con lo Divino. Al
profundizar nuestro alineamiento con lo Divino, nos adentramos mas intensamente en el
fluir de la Gracia. A través del poder de la revelacion de la Gracia despertamos a la verdad
de que este fluir Divino es nuestra naturaleza esencial. Este conocimiento superior aviva
naturalmente nuestro deseo mas profundo de servir en amor al fluir creativo de la vida a
través de cada respiracion y cada postura en nuestra practica de yoga. Cuando practicamos
sobre la esterilla, ofrecemos en forma de arte nuestra luz individual y nuestra musica Unica
con la oracion sincera de incrementar la belleza, el amor y la bondad en el mundo.

*  Queremos conocer el deleite que es nuestra verdadera naturaleza y queremos exultar en
ese deleite a través de la miriada de la expresion creativa.

*  Nuestra intencion mas elevada es ver y experimentar lo Universal en todas partes y en todas
las cosas, dentro y fuera del espectro completo de la diversidad.

* Elarte de AnusaraYoga es una coparticipacién con lo Supremo — no se trata de una practica
de dominio, subyugacion ni control de la naturaleza. En lugar de intentar controlar el cuerpo
y la mente desde fuera, las posturas se originan desde un profundo sentimiento interior,
devocional y creativo.

Dos Propésitos Principales de la Practica de AnusaraYoga

I. Auto — Conocimiento — (Chit)
Despertar, reconocimiento, remembranza, autorealizacion, iluminacion, descubrimiento
de la dicha de ser (Shiva)

2. Deleite en la expresion creativa — (Ananda)

Disfrutar de la libertad de ser. Crear belleza, amar, exultar en la bondad de la vida,
celebrar lo Supremo a través del arte/la musica, servir ahadiendo mas alegria y risa a la
vida (Shakti).

Metafisica Tantrica

La metafisica ofrece el mapa geografico de la vida y del universo. Para alinearse con lo Divino,
primero hay que saber qué es.

La metafisica ayuda a responder a preguntas como: ;Qué es el Universo? ;Qué es el binomio
Cuerpo/Mente? ;Qué es el mundo fisico?



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Vision General de la Metafisica de AnusaraYoga

* Todo el universo es una unica Consciencia Suprema. Es simultaneamente el mundo
absoluto de puro espiritu y el mundo relativo de lo fisico. Abarca el espectro completo
de todo al mismo tiempo — los mundos de lo no manifiesto y de lo manifiesto, lo
ilimitado y lo limitado, lo inmensurable y lo mesurable.

* Anusara abarca una vision integral en la que todas las partes de la persona se consideran
igualmente divinas. El cuerpo y la mente son dos formas distintas y limitadas de la
encarnacion divina, que nos permiten experimentar el éxtasis de reconocer y glorificar
la Consciencia Unica en el mundo de la diversidad. El cuerpo fisico es una manifestacion
magnificente del Espiritu, y no un simple contenedor material de inferior categoria. A
través de las limitaciones del cuerpo y la mente descubrimos que nuestra auténtica
naturaleza es ilimitada.

* De modo similar,nuestros pensamientos, deseos, pasiones y emociones no son obstaculos
para el despertar espiritual que deban ser silenciados o eliminadas, sino que son medios
que nos han sido concedidos por Dios con el objetivo de glorificar y expandir nuestra
experiencia de lo Supremo. En ultima instancia, el cuerpo/mente es un regalo divino para
ayudarnos a descubrir nuestra gloria, nuestra grandeza, nuestra valia para experimentar
el sentido mas elevado de la libertad.

* La encarnacion no es ningun castigo karmico, ni algo que necesitamos trascender. Es
mas, aunque este mente/cuerpo material estén en continuo cambio, no se trata de una
ilusion, ni de un error de nuestra percepcion. Se trata en realidad de un fenémeno real
que pulsa con la esencia sublime de lo Supremo. Mediante una habil interaccién con las
limitaciones del cuerpo, puede experimentarse la libertad maxima.

e La vida es buena. De hecho, la naturaleza absoluta del universo es bondad. No existe
maldad absoluta o intrinseca en la naturaleza. Sin embargo, y dado que nacemos libres
para elegir nuestras propias experiencias, los seres humanos pueden cometer errores y
dar lugar a una maldad deliberada — alejandose del alineamiento con lo Divino, de modo
que crean sufrimiento y dolor. Aunque nada tiene una esencia malévola o maligna en su
naturaleza absoluta, la bondad toma un estado relativo en el mundo manifiesto. En otras
palabras, no todo en el mundo material es igual de bueno, y dentro de lo absoluto, nada
posee una esencia de maldad.

Pautas Eticas de AnusaraYoga

* Laarmonia e integridad de la comunidad de Anusara yoga se conserva siguiendo un conjunto
de pautas éticas. Nuestra comunidad se mantiene unida por la alianza implicita de todos
aquellos que la conforman con los principios espirituales de la filosofia de Anusara yoga,
como la celebracion de la belleza en toda su diversidad, la sinceridad y el honrar la libertad
creativa de lo Divino en todos los seres. Todos estamos alineados con la verdad de que es
la Gracia quien desempena el papel principal en el exitoso fluir de la practica, las clases y de
la comunidad misma.

* Lavision de la filosofia Tantrica en la que se basa Anusara Yoga ofrece un camino que afirma
la vida, tanto para vivir en el mundo que nos rodea como para explorar las esferas mas
sutiles de la consciencia interior.

* Elalineamiento de Anusara es un alineamiento con lo Supremo, que vibra como la esencia de
todo. Es la vida en si misma. Por eso apoyamos todo lo que realza y afirma la vida. La esencia
de la vida incluye alegria, bondad, belleza, amor, libertad y verdad. Todo aquello que realce y



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

expanda estos aspectos de lo Supremo en el mundo material por encima de sus aspectos
antitéticos se considera ético en Anusara.

“_

* Anusara es fluir con la Gracia diciendo “si” al completo espectro magico de la vida. Es
la voluntad de ser conciente de todas nuestras facetas — la luz y la oscuridad, el arco iris
completo de sensaciones, percepciones, emociones y pensamientos. Decir si a la vida
significa experimentar y reconocer abiertamente cada momento de modo completo y sin
prejuicios. Simplemente abrimos nuestros corazones al momento presente sin aferrarnos ni
forzar nada.

* A todo aquello que se cruce en nuestro camino, sea auspicioso o desfavorable, bueno o malo,
inspirador o descorazonador, respondemos en modos que afirman mas la vida. Fluir significa
sentir el momento plenamente y desde ese lugar elegir actuar en modos que celebren la
esencia de la vida, el Espiritu y nuestros corazones.

* Un aspecto clave de la practica de Anusara Yoga es profundizar nuestra relaciéon con lo
Supremo en la forma que éste adopta en el mundo exterior, para asi experimentar
una alegria siempre creciente, a través de la expansion y la revelacion de nuestra
consciencia divina.

* La relacion con lo Supremo se profundiza purificando y refinando el cuerpo, la mente y las
emociones, para reflejar mas plenamente lo Divino en cada uno de estos aspectos individuales
del propio ser.Ademas, cuando los sentidos y la mente poseen un mayor grado de purezay
refinamiento, se es capaz de percibir mas claramente lo Universal en todo, en este nuestro
mundo relativo. Cualquier grado de percepcién directa de la luz de la Consciencia Universal
proporciona un guifo inmediato de la ilimitada alegria y belleza de la esencia de lo Universal.
En Anusara buscamos con pasion nuestro desarrollo y refinamiento en su totalidad: en
nuestro cuerpo y nuestra mente, incluyendo el razonamiento y las capacidades intuitivas.

*  Buscamos desarrollar y refinar nuestras emociones, incluyendo las mas profundas virtudes
de nuestro corazén, para expresar y exaltar mas plenamente lo Supremo a través de
nuestra individualidad.

* Todo en la vida, todas las relaciones, experiencias, pensamientos y sentimientos pueden
experimentarse como una puerta a la dicha de lo Universal. La practica tantrica es
particularmente efectiva cuando el yogi se mueve en el punto limite de situaciones y
circumstancias desafiantes que podrian desalinearlo de su corazon. Las grandes categorias
de estas dificultades incluyen el uso de la energia sexual, el dinero, el poder personal,
las substancias que alteran el estado de la consciencia como drogas adictivas y alcohol.
El Tantra ensefia como actuar para transformar circunstancias y relaciones que podrian
desalinearnos de nuestro proposito mas elevado y llevarnos al sufrimiento, en situaciones
que poderosamente afirmen la vida y nos conecten aliin mas a lo Universal. Este es el arte
cientifico que posee el Tantra, de transformar una situacion potencialmente téxica en un
néctar vitalmente expansivo. La aplicacion apropiada de las ensenanzas Tantricas a cualquier
situacién fortalece y centra al yogi a un nivel mas profundo para mantenerse conectado de
modo efectivo con la Shakti Universal a través de los altibajos emocionales de la vida. Asi,
toda situacion en la vida se convierte para el yogi de Anusara en una oportunidad para pulir
el espejo en su cuerpo, mente y corazén. Cuanto mas se limpie la capa de polvo del espejo
de su ser, con mas brillo podra reflejarse la Luz de lo Universal a través de él.

* EnTantra no necesariamente evitamos ni nos abstenemos del placer terrenal (bhoga) ni del
disfrute, del mismo modo que tampoco practicamos la autoindulgencia. Nuestra intencién
no es la de trascender este mundo, dado que lo consideramos una encarnacion de lo Divino.
Los placeres de la vida son muchas veces formas vibracionalmente mas lentas de Ananda.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Por eso, exploramos la vida maravillados a través de nuestros sentidos, en lugar de intentar
someterlos o atenuarlos para trascender la vida terrenal.

Se puede disfrutar de los placeres de este mundo sin aferrarse a ellos. Sin embargo, el hecho
de jugar con estos placeres no esta exento de riesgos.Aun asi,la recompensa de experimentar
directamente la esencia de la Consciencia es tan alta, que los Tantricos asumen el riesgo de
adentrarse en el campo de oscuridad y luz, del dolor y el placer. En Anusara queremos vivir
con gran pasién pero sin ataduras, sin exceso ni aberracion.

A través de nuestra practica de Anusara Yoga, cultivamos la habilidad para discriminar
claramente entre aquello que realza la vida y aquello que no. Empleamos nuestra capacidad
de discernir y juzgar para alinearnos con la bondad y reducir asi el sufrimiento, disminuir la
fealdad, disolver el odio y por el contrario exultar en el esplendor de la vida y de nuestra
auspiciosidad inherente.

En Anusara decidimos convertir los momentos ordinarios, terrenales y profanos en
sagrados y divinos. Nuestra intencién es la de convertir toda circunstancia, incluso aquellas
potencialmente dolorosas, desafiantes o desagradables, en puertas que nos lleven a ahondar
en la experiencia de nuestra naturaleza divina. El dolor, la tristeza, el caos, la violencia, las
mentiras, el apego, el odio y el miedo pueden utilizarse para, en ultima instancia, expandir
la inmensa libertad del fluir de lo Supremo en este mundo. Nuestra intencién es destinar la
minima cantidad necesaria de estos elementos sombrios para exultar en la encarnacion de lo
Supremo.Todo debe ser considerado como parte de un contexto mas extenso, si deseamos
determinar el uso adecuado de la sombra y la luz y permitir que la Shakti se expanda de
modo 6ptimo en cada situacion concreta. Todo es relativo a la situacion y al contexto. Existe
una danza, un dar y recibir entre la oscuridad y la luz, entre la manifestacion y la disolucion,
todo el tiempo, y alin asi, la constante es Consciencia Suprema.

Elegimos establecer una danza de intercambio de energia justo y beneficioso para ambas
partes. A menudo existe un diferencial de poder entre las dos partes que conforman una
relacion: patron y empleado, vendedor y cliente, profesor y estudiante, padre e hijo. A pesar
de ese diferencial de poder, la relacion puede prosperar cuando el intercambio de energia es
equilibrado. Cuando el intercambio de energia se da de modo equilibrado, ese dar y recibir
se convierte en adecuado y sano para ambas partes, lo que da lugar a una exultacién de Shri.

Anusara es un auténtico camino medio, que se abre hacia los extremos en todo su espectro
Y, aun asi, busca el punto de equilibrio en el centro en todo momento.

Discernimos entre la realizacién de nuestros deseos espirituales y la gratificacién de nuestros
deseos fisicos. Todas nuestras necesidades y deseos fisicos a corto plazo son emplazados en
un contexto mayor, relacionado con el hecho de como la satisfaccion de éstos puede estar al
servicio de nuestros deseos e intenciones espirituales a largo plazo. Por eso, la gratificacion
de los deseos fisicos no supone un obstdculo, a menos que ésta disminuya o bloquee de
algiin modo la realizacién de nuestros deseos espirituales.

Cosmologia Tantrica y la Naturaleza del Universo

Desde un punto de vistaTantrico, todo lo que existe en el Universo es esencialmente Consciencia
Suprema. El Universo comprende un mundo de existencia absoluto y uno relativo. El Universo
entero puede organizarse en 36 principios o niveles de existencia (tattvas). Existen 5 tattvas del
mundo absoluto + 6 tattvas del mundo psiquico + 25 tattvas del mundo relativo.

Las 25 tattvas del mundo fisico, relativo fueron creadas en su origen por el sistema filosofico
Samkhya. Posteriormente, estas 25 tattvas fueron asimiladas por la cosmologia Tantrica y
complementados con | | tattvas adicionales, ahadidas por los sistemas filoséficos Tantricos.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Los 36 Principios

* Realidad Absoluta:
¢ Shiva — Shakti
¢ Sadashiva, Ishvara, Shuddhavidya
* Realidad Relativa:
Maya
5 Kanchukas (cubiertas)
Purusha — Prakriti
3 Niveles de la Mente
5 Jnanendriyas (Organos de los Sentidos)
5 Karmendriyas (Organos de Accién)
5 Tanmatras (Elementos Sutiles)
5 Mahabhutas (los 5 Elementos)

ST T

Lo Absoluto — Naturaleza de la Realidad Suprema

Shiva — Shakti
La Unidad, Espiritu Supremo singular

»  Consciencia Suprema/Potencial Creativo llimitado

¢  Consciencia Suprema que vibra con ilimitado Poder creativo y Dicha.

Atributos Esenciales de lo Absoluto

* Cit — Consciencia y Autoconciencia
* Ananda — Dicha del Poder Creativo
*  Shri — Auspiciosidad del Poder Creativo
* Svatantrya — Libertad Suprema
¢ Purnatva — Plenitud, Paz, Perfeccion
* Spanda — Pulsacion, Polaridad de Energias
Prakasha — Vimarsha — sub — atributo de Shiva-Shakti que es reflejo de la Pulsacion de la
Autoconciencia suprema.
0 Prakasha — autoluminosidad, la luz de la consciencia

0 Vimarsha — poder de autoreflexion, autoreferencial, el espejo de la consciencia que
refleja su propia luz. Reflejo de la consciencia o mente que tiene lugar dentro de
si misma.

Los Cinco Aspectos Clave de lo Absoluto

Chit,Ananda, Iccha, Jnana y Kriya (los 5 Tattvas de la realidad absoluta)

*  Chit (Shiva) — Consciencia Suprema, Auspiciosidad Absoluta
0 Eternidad

* Ananda (Shakti) — Poder creativo Supremo
¢ Omnipresencia, Libertad ilimitada

* lccha —Voluntad/Deseo — Plenitud de Corazén, plenitud de ser, realizacion



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

0  Sentido de asombro/misterio antes de la actividad/manifestacién.
¢ Sat —Verdad, Existencia Suprema, Cualidad de ser, Ser.

¢ Yo soy Esto (Sadashiva)

Jnana — Conocer (omnisciencia) — poder de identificacion.

¢ Conocimiento del propio estado de consciencia.

0  Chit — luminoso, autoconsciente, consciencia

¢ Esto yo Soy (Ishvara)

Kriya — Hacer (omnipotencia)

0 Ananda — libre e independiente, la expresion de lo que ES, dicha.

0 El océano de consciencia vibra, se estremece constantemente con el Deleite mas
elevado.

0 Esto y Yo (Shuddhavidya)

El Mundo Relativo - Encarnacion, el Microcosmos

{Porqué se encarna lo Absoluto ilimitado en existencia limitada?
{Porqué Dios crea!?

iCual es el proposito de la vida?

{Como nace este mundo relativo?

iPorqué?

Toda la creacion existe como resultado de la danza divina, por el puro deleite y el juego
(lila) de encarnar la naturaleza dichosa propia de lo Supremo (Ananda).

Cuando el sujeto se mira en el espejo, ve su reflejo incrementando el conocimiento que
tiene acerca de si. Del mismo modo, Shiva se limita a si mismo para expandir tanto su
experiencia como su conocimiento de si mismo. Lo Inmortal ha elegido convertirse en
mortal para incrementar el conocimiento y el deleite de si mismo.

{Coémo!?

Shiva crea un espejo dentro de El, sobre el que proyecta Su luz de consciencia para hacer
aparecer el mundo.

¢ Este mundo es un reflejo (pratibimba) dentro del espejo de lo Supremo. El mundo
manifiesto es una apariencia real. No es imaginario. Una foto o la imagen en el
espejo existen en realidad, pero no son el sujeto real, ideal o arquetipico en
dltima instancia.

Todo adquiere existencia en este mundo como resultado de la danza creativa de Shiva y

Shakti. La Unidad se convierte en Dos y luego en Multitud.

Todo en este mundo es una danza relativa entre contrarios complementarios. Positivo

y negativo, masculino y femenino se persiguen para intentar unirse otra vez. La esencia

vital en el mundo fisico busca la unién y el equilibrio, mientras tiende también hacia la

diversidad y la diferencia.

Lo Universal elige dar un paso hacia la manifestacion al crear de modo instantaneo

niveles vibracionales progresivamente mas lentos de Su ilimitada luz creativa.

Desde Su libertad intrinseca y Su alegria ilimitada, el Uno crea la diferencia y la

diferenciacion dentro de Si mediante capas y velos.

El mundo relativo sale y entra de su forma manifiesta mediante el spanda de lo Absoluto.

So Ham — el pulso, la respiracion de lo Supremo.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

* Corrientes Liberadora y Manifestadora de la Naturaleza.
*  Evolucion/Involucion.

*  Si/No — expansion/contraccion de Shiva

* Luzy Sombra

* Placer y Dolor

* Libertad y Ataduras

Esta pulsacion de energia creativa que se condensa y se expande se mueve en ciclos, espirales
y circulos.

Ciclos de la Naturaleza

AUM - el sonido primordial del universo manifiesto compuesto por 3 sonidos que
representan los 3 estadios del ciclo creativo (creacidon, manteniento y disolucion) rodeados
por el 4° aspecto de silencio supremo. El sonido de la creacién surge del silencio y al silencio
el sonido regresa.

* Del oscuro, amorfo mar de Shakti cadtico y creativo, surgen formas organizadas de luz
y sonido divinos. (Saraswati)

* Ellatido de luz creativa continta evolucionando en su manifestacién, adquiriendo formas
cada vez mas refinadas y sofisticadas (Lakshmi).

¢ Shri — belleza divina, luz abundante y divina, esplendor inherente en la vida.

* Al llegar al punto mas alto del ciclo manifiesto, esa forma refinada empieza a disolverse y
eventualmente regresa al oscuro y cadtico mar de energia del que surgié (Kali).

El mundo manifiesto surge de la Ananda Tandava, o la danza de la dicha de Shiva, el Bailarin
Cosmico (Nataraja). Shiva en la forma de Nataraja simboliza los cinco actos divinos (pancha
krityas) de la creacion, sostenimiento, disolucion, ocultacion y concesion de la gracia.

5 Actos Divinos de Shiva

*  Creacion, Sostenimiento, Disolucion, Ocultacion y Revelacion.

0 Creacion (Srsti) — es la disminucién de la vibracién desde lo sutil hacia lo burdo.
Espiritu a Materia. Corriente manifestadora.

0 Sostenimiento (Sthiti) — la energia que mantiene unida la forma y da apariencia
de solidez.

¢ Disolucion (Samhara) — lo externo se disuelve de nuevo en lo interno. Lo burdo
se disuelve de nuevo en lo sutil. La diferencia en la unidad. Materia en Espiritu.
Corriente liberadora.

Ocultacion vs. Revelacion —Vilaya y Anugraha

* Misterio e Revelacién Interna
* lIgnorancia (Avidya) y Despertar
* Olvidar y Recordar

La Gracia - El poder de la Revelacién

*  Guru —“Gu” (oscuridad) relacionado con las gunas.“Ru” (luz) relacionado con “carente
de forma”.

De la oscuridad a la luz.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Cuando la oscuridad se encuentra con la luz, desaparece.
Cuando el odio se encuentra con el amor puro, se disuelve.

El poder que oculta o bloquea se puede entender como Guru tattva, puesto que cada parte
del ciclo es Shiva.

Guru significa literalmente “el de peso”. — Shakti concentrada que modela el espacio/tiempo
por medio de su energia masiva de consciencia, como el campo gravitacional de una estrella
gigante o incluso un agujero negro.

Maya

Es el poder de lo Supremo de ocultarse a si mismo con capas o velos. Por lo tanto, es el
primer principio del mundo de manifestacion. Es el poder que convierte lo Inmensurable en
mesurable y lo Infinito en finito. Es el poder diferenciador del universo.

De Maya, la 60 tattva, surgen los siguientes 5 tattvas, las Kanchukas, que conforman nuestra
atma (alma), nuestro sentido de individualidad espiritual.

5 Kanchukas — Capas

» Kala - limita la omnipotencia (Kriya).
crea acciones limitadas o limita la capacidad de actuar.
* Vidya — limita la omnisciencia (Jnana)

crea elconocimiento limitado.

* Raga — limita la plenitud del corazén (Iccha)

crea el deseo y el anhelo de ser pleno otra vez.

* Niyati — limita la omnipresencia, la libertad de poder creativo y expresion (Shakti)
crea el tejido del Espacio y el tapiz energético de la causalidad.

» Kala — limita la conciencia eterna (Shiva)

crea el tiempo, y el sentido de conciencia secuencial.

Las 3 Malas

Mala — polvo, suciedad, capa sobre el espejo del Corazén. Surge de Maya Shakti.

* Anava mala se asocia con Raga y el velo de Iccha Shakti. Crea el sentimiento de carencia,
de no sentirse valioso, de estar incompleto, la tristeza. Se relaciona con el elemento agua
(Ap) y la dosha Kapha.

* Mayiya mala se asocia conVidyay el velo de Jnana Shakti. Crea la percepcion de separacion
y diferencia, la falta de conexion con la unidad, lo cual puede llevar al conflicto,a la ira y
al odio. Relacionada con el elemento fuego (Agni) y la dosha Pitta.

* Karma mala se asocia con Kala y el velo de Kriya Shakti. Crea la sensacion de ser el
“hacedory el sentimiento de angustia al no ser capaz de cumplir las acciones; ansiedad
y miedo de no poseer los recursos ni la habilidad de crear. Relacionado al elemento aire
(Vayu) y la dosha Vata.
¢ Cuando la conciencia pura (Shiva) llega a cubrirse hasta el nivel burdo de la mente,

cuyo pensamiento funciona de modo lineal, entonces surge el comportamiento
diferenciador, sentencioso y contendiente.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

¢ El poder puro de la dicha (Shakti) se cubre hasta el nivel burdo del corazén, lo
cual se refleja en emociones inestables y sentimientos carentes de discernimiento,
errados en su percepcion y carentes de armonia.

Las 9 Rasas

Shanta — Paz calma, realizacion, contentamiento, relajacion (Agua)
Shringara — Amor amor erotico, deseo, devocion, belleza divina, admiracion (Fuego)
Hasya — Alegria humor, felicidad comica, satira, sarcasmo, exuberancia (Aire)
Karuna — Compasion pena, empatia, ligera tristeza (Agua)
Vira —Valentia heroismo, confianza, orgullo, decepcion feroz (Fuego)
Adbhuta — Asombro curiosidad, maravilla, intriga del misterio (Aire)
Vibhatsa — Asco repugnancia, auto —aversion, depresiéon profunda (Agua)
Raudra — Ira furia, irritacion, violencia, rabia hostil (Fuego)

Bhayanaka — Miedo preocupacion, ansiedad, angustia, paranoia, terror paralizante  (Aire)

Agua Fuego Aire
Shanta Shringara Hasya
Karuma Vira Adbhuta
Vibhatsa Raudra Bhayanaka




Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Las 25 Tattvas del Sistema Samkhya

(Base Metdfisica del Yoga Clasico y el Ayurveda)

25 = Purusha + Prakriti + 3 Aspectos de la Mente + 20 Tattvas del mundo fisico + || tattvas
tantricas (5 Tattvas absolutas + Maya + 5 Kanchukas) = 36

Purusha - Prakriti

Purusha
*  Espiritu/principio masculino — Ascendente/expansivo
Prakriti

* Materia/principio femenino — Descendiente/condensante

Purusha es creado por Maya con las 5 Kanchukas.
Prakriti es la cubierta material para Purusha.

En la Cosmologia Tantrica, se requieren energias iguales y opuestas para que la manifestacién
tenga lugar. Este punto es significativamente distinto a la vision del Yoga Clasico, en la que
Purusha se considera superior a Prakriti.

Las 3 Gunas - Cualidades Esenciales de la Naturaleza
Las Gunas ayudan a describir las cualidades de las actividades y las cosas materiales.Todo en
este mundo fisico es una compilacion de las gunas.

e Tamas — condensante/refrescante/ralentizante/oscuridad/descendente
¢ Quietud, silencio, inercia — relacionado con la tierra/agua

* Rajas — expansivo/que calienta/acelerador/ascendente
¢ Activador, estimulante, dinamismo — relacionado con el fuego/aire

* Sattva — equilibrante/optimizador — luz, luminosidad

Se corresponden con materia, energia y luz (Consciencia)
Tamas, Rajas, Sattva

Union de Opuestos:

P: ;Qué es equilibrio? ;Qué es 6ptimo?

R: Todo aquello que realce y afirme la vida en cualquier circunstancia particular de
tiempo y espacio.

R: Yoga — la reconciliacion de los opuestos, el matrimonio sagrado de contrarios
complementarios.

3 Niveles de la Mente

I. Buddhi — Inteligencia espiritual; Luz del poder del Alma para discernir, juicio, intuicion.

0 lccha (querer) — El corazén — sabe qué es dharmico.
2. Ahamkara — sentido del ego o la individualidad. Puente psiquico entre la Luz del Alma y
el Cuerpo — Mente, un filtro entre la Mente Mas Elevada y la Mente mas baja.

0 Jnana (saber) — Mente — identifica con el proceso del acto.



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

3.

Manas — érganos de cognicién, almacena y procesa la informacion, procesos lineales de
la mente, mente racional.

¢ Kriya (sentir) — Cuerpo — sabe cémo actuar, cbmo hacer.

20 Tattvas del Cuerpo Fisico

5 Organos de los Sentidos — (Jnanendriyas)

Oidos — auditivo, sentido del oido
Piel — tactil, sentido del tacto

Ojos — visual, sentido de la vista
Lengua — gustativo, sentido del gusto
Nariz — olfativo, sentido del olfato

5 Organos de accién — (Karmendriyas)

Boca/garganta — Hablar

Manos — Tocar, sentir

Pies — Moverse, desplazarse
Genitales — Recreacién, procreacién

Organos de evacuacion — Eliminar, excretar

5 Elementos sutiles — (Tanmantras)

Shabda — energia de vibracion (sonido como tal)
Sparsha — energia de impacto (tacto como tal)

Rupa — energia de luz y forma (forma como tal)
Rasa — energia de atraccion viscosa (gusto como tal)

Gandha — energia de atraccion cohesiva (olor como tal)

5 Elementos — (Mahabutas)

Espacio, Aire, Fuego, Agua, Tierra
5 colores diferentes para que el Gran Artista pinte.
Los 5 Elementos suponen un portal a la belleza, |a libertad y el placer.

Espacio (Akasha) — claro, suave, inmensurable, sin ataduras, sin dimensiones, vibracion,
libertad, provee el lugar de juego para el amor incondicional, no direccional, impregna
todo, sutil, expansivo, campo que contiene proposito , relacionado con el volumen,
energia nuclear.

Aire (Vayu) — movil, seco, vectores de direccion, agitado, enrarecido, ligero (ascendente),
energia eléctrica, Espacio en movimiento, respuesta del sistema nervioso.

Fuego (Agni) — agudo, caliente, penetrante, seco, ligero (ascendente), brillante,
transformativo, comprension, entendimiento, luz que permite el movimiento de un lugar
a otro (puede ver hacia donde estas caminando), selectividad, particulas de Aire crean
friccion y luego fuego.

Agua (Ap) — apagado, suave, liquido, viscoso, claro, descendente, adhesivo, cohesivo,
energia quimica, asimilacion, permite la vida, el Fuego disolvié ciertas partes del Espacio
en Agua.

Tierra (Prithivi) — pesado, apagado, estatico, denso, sélido, duro, inerte, burdo, atraccion
cohesiva, gravitacional, energia mecanica, descendente, el Agua se solidificé para crear
la Tierra.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Toda substancia fisica tiene los 5 elementos.

p-e.Agua — hielo, agua, fuego a vapor, a espacio.

Anatomia del Cuerpo Sutil

5 Capas (koshas) — Cuerpo Interno/ Cuerpo Externo

Annamaya kosha — tierra fisico, cuerpo de la comida

Pranayama kosha —agua pranico, cuerpo de la fuerza vital
Manomaya kosha — fuego racional, mente lineal/instintos,emociones
Vijnanamaya kosha — aire mente intuitiva, sabiduria

Anandamaya kosha — espacio espiritu puro, cuerpo de la dicha

Cuerpo interno — patron 6ptimo energético del cuerpo fisico

Existe un orden profundo para la estructura energética del Cuerpo Interno.

Energia Cosmica — Shakti en el cuerpo

Shakti es la energia creativa de Shiva que vibra en todo lo que existe en el universo a
varios niveles de frecuencia. En el cuerpo/mente, la forma general de Shakti que vibra en
forma de vitalidad o vida misma se denomina Prana. Asociada con la mente y el sistema
nervioso, Shakti es como una fuerza eléctrica.

Kundalini (la enroscada) es una forma extremadamente condensada y potente de
Shakti en el cuerpo. Si el prana es como el electromagnetismo, Kundalini es como la
energia nuclear.

El Prana y la Kundalini son supremamente inteligentes. La Shakti en el cuerpo se organiza
dependiendo del espacio y el tiempo.

Prana es la fuerza vital en nuestros cuerpos. Interpenetra y pulsa dentro de cada célula,
dandole vida a nuestro cuerpo. El Prana vitaliza y coordina todas las funciones corporales.
Cada particula del cuerpo fisico, cada molécula de ADN, cada célula, cada érgano, cada
glandula, pulsa con prana. El corazon late, el diafragma asciende y desciende, y los
compuestos bioquimicos fluyen en una sinfonia armonica, todo debido a la pulsacion del
prana en el cuerpo.

Prana es el movimiento energético en nuestra mente:

0 El prana hace posible nuestra conciencia, percepcion, nuestras sensaciones,
sentimientos, pensamientos y emociones.

0 Si el prana se altera o se agita, la mente también se agita. Establecer un fluir pranico
estable y tranquilo en el cuerpo hara que la mente experimente estabilidad, paz
y quietud.

La Respiracion

La respiracion como forma de energia universal en el cuerpo.

Representa la forma finita de Shakti Universal. La respiracion es la Diosa danzando
en nuestro interior. Ella es la que estd a cargo en ultima instancia. No podemos regir
la enorme energia existente tras la respiracion por medios naturales. Por ejemplo, al
intentar contener la respiracién por un tiempo indefinido, es posible que te desmayes, y
tu respiracion empezara entonces de modo automatico a funcionar de nuevo.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Las 36 Tattvas de la Cosmologia Tantrica

Las Tattvas Absolutas
Lo Universal — La Realidad Suprema
Consciencia Macrocésmica

Paramshiva
I. Shiva C@ 2. Shakti
Consciencia Suprema Poder de la Consciencia
3. Sadashiva 4. Isvara 5.Suddhavidya
lccha Jnana Kriya

fuerza de Voluntad conocimiento accion
|

I_
Sat-Cit-Ananda
Ser-Consciencia-Dicha

Tattvas Fisicas
Consciencia Microcésmica

6. Maya — poder diferenciador del universo

5. Kanchukas — Capas
7. Kala - limita la omnipotencia (Kriya), crea accion limitada o limita la capacidad de actuar
8. Vidya — limita la omnisciencia (Jnana), crea el conocimiento limitado
9. Raga — limita la plenitud del corazén (lccha), crea el deseo y el anhelo de sentirse pleno de nuevo
10. Niyati — limita la libertad de omnipresencia de la fuerza creativa y de expresion (Shakti), crea el tejido
del Espacio y el entramado energético de la causalidad
1. Kala — limita la conciencia eterna (Shiva), crea el tiempo y la sensacion de conciencia secuencial

Tattvas Fisicas
Mundo Relativo

12. Purusha Q@ 13. Prakriti
Principio Masculino Principio Femenino

14. Buddhi — inteligencia
15. Ahamkara — sentido del ego
16. Manas — funciones mentales

Jnanenldriyas Karmendriyas
Cinco 6rganos de los sentidos Cinco 6rganos de accion
17. Oidos — auditivo, audicion 22. Boca — hablar
18. Piel — tactil, tacto, sentir 23. Manos — tocar
19. Ojos — visual, vision 24. Pies — desplazarse
20. Lengua — gustativo, gusto 25. Genitales — procrear
21. Nariz - olfativo, olor 26. Intestinos — evacuar
| |
Tanmatras Mahabhutas
Cinco elementos sutiles Cinco elementos burdos
27. Shabda — Energia de vibracion (sonido como tal) 32. Espacio (Akasha)
28. Sparsha — Energia de Impacto (tacto como tal) 33. Aire (Vayu)
29. Ruipa — Energia de luz y forma (forma como tal) 34. Fuego (Agni)
30. Rasa — Energia de atraccion viscosa (gusto como tal) 35. Agua (Ap)
31. Gandha — Energia de atraccion cohesiva (olor como tal) 36. Tierra (Prithivi)



O & A

Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Honramos la respiracion como encarnacion de la Diosa, Chitshakti, la fuerza creativa
infinita que impregna el universo entero. Ella exhala en nosotros cuando nacemos y se
inhala a si misma por completo fuera de nosotros cuando morimos. En realidad, estamos
siendo respirados por un poder mayor. Ella es la bailarina principal de la danza de la
vida, buscandonos como pareja. Si seguimos con armonia los movimientos naturales de
la respiracion, podemos participar en la creacion de una danza magica y maravillosa a
su lado.

Entendiendo esto, respira con humildad, y alegria, otorgandole la importancia que se
merece. Deja que el bailarin principal marque el paso y siguele lo mejor que puedas, de
modo que la danza sea una expresion Unica de armonia y alegria. En lugar de intentar
estar a cargo de la respiracién, simplemente baila con Ella realzando el fluir pranico en
la mente/cuerpo.

Orientacion y Direccion espaciales

Shakti se encarna en el espacio y el tiempo de modo un profundamente organizado. Al
conocer los principios de alineamiento espacial de Shakti en el cuerpo, podemos alinearnos
con Ella mucho mejor

Lineas centrales del cuerpo:

La forma del cuerpo es similar a la de una estrella de cinco puntas, con el tronco axial del
torso, y el cuello, los brazos y las piernas extendiéndose a partir de la linea central. Asi,
las lineas nucleares son las grandes lineas centrales que recorren las principales partes
del cuerpo — a lo largo del torso, por el cuello y la cabeza, y a lo largo de los brazos
y también de las piernas, y luego a lo largo de cada uno de los dedos de las manos y
los pies.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Tabla de Correspondencia de los Tattvas Tantricos

Tattva Sujeto/Objeto | Atributo Supremo Kanchukas
Shiva — Consciencia Suprema YO Eternidad Kala — tiempo
Shakti — Poder Creativo de lo Supremo No)¢ Omnipresencia/Libertad Niyati — Espacio
Iccha —Voluntad Divina YO SOY Esto Purna — Plenitud Raga — Deseo
Jnana — Conocimiento Divino Esto YO SOY Omnisciencia Vidya — Conocimiento limitado
Kriya — Accion Divina Esto y Yo Omnipotencia Kala — Accion limitada
Cielo Aire Fuego Agua Tierra
Tattva 5 Elementos 3 Malas 3 Doshas
Shiva — Consciencia Suprema Cielo
Shakti — Poder Creativo de lo Supremo Tierra
Iccha —Voluntad Divina Agua Anava Kapha
Jnana — Conocimiento Divino Fuego Mayiya Pitta
Kriya — Accion Divina Aire Karma Vata
A Fuego pase Cielo AireFuego
Aqua
Tierra Tierra
Cielo
Jnanendriyas Karmendriyas Tanmatras Mahabutas
Oidos Boca/hablar Shabda — sonido Espacio
Piel Manos/tocar Sparsha — tacto Aire
Ojos Pies/desplazarse Rupa — color Fuego
Lengua Genitales/procrear Rasa — sabor Agua
Nariz Intestinos/evacuar Gandha — olor Tierra

20



Masculino — Femenino
Arriba — Abajo
Derecha — lzquierda
Anterior — posterior
Cielo —Tierra

Fuera — Dentro
Externo — Interno

Prana — dentro; Apana — fuera

Este — caliente, agudo, brillante (solar)
Oeste — fresco (lunar)

Norte — mas frio (lunar)

Sur — mas calido (solar)

Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Existe una orientacién polar para la organizacion de la energia en su manifestacion:

arriba — Aire

abajo — Tierra
detras/izquierda — Agua
delante/derecha — Fuego

Sureste — Fuego
Suroeste —Tierra
Noreste — Aire
Noroeste — Agua
Centro — Espacio

Cuerpo Frontal — lo conocido, individual
Cuerpo Posterior — lo desconocido, el misterio, crudo, universal

Este — cuerpo frontal

Oeste — cuerpo posterior

Sur — base de la columna (Muladhara)
Norte — coronilla (Sahasrara)

El cuerpo empieza en la espalda. La cara empieza en la parte posterior de la cabeza.

Vertical — masculino
Horizontal — femenino

Cuadrado desdoblado — cruz (vertical y horizontal)

Espiral interna — crea espacio horizontal
Espiral externa — crea espacio vertical

Mitad superior — universal
Mitad inferior — individual

Sistema Pranico

Nadis — Canales sutiles de prana que vibran (de la palabra “nada” — sonido).

¢ Cuerdas de un instrumento musical cosmico.

*  Microcosmos del proceso universal de la creacion.Varias emociones y estados mentales
se relacionan con determinadas secciones o estratos en el cuerpo.

Kanda — bulbo o nexo de energia a partir del cual se originan los nadis.

* Localizado en el abdomen cerca del ombligo a lo largo del Sushumna.
e 72.000 a 350.000 nadis surgen del kanda.

21



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

22

Sushumna - canal vertical — Linea central

Ida

— Luna — izquierda

Pingala — Sol — derecha

Sistema nervioso Simpatico y Parasimpatico

Nervios aferentes y eferentes.

El dinamismo pranico libera 3 formas de energia:

Luz (Laghima)
Mente (Anima) — poder de hacerse muy pequeno, sutil — (entre los fotogramas de la
pelicula de la vida)

Materia (Mahima — poder de magnificar)

5 Pranas Primarios

Prana — Espacio — Descendente, hacia dentro  — llena el espacio
Udana —Aire —Ascendente — se mueve hacia arriba
Samana — Fuego — Lineal —Viveka, que separa
Vyana —Agua — Circular — pulsacion, latido
Apana —Tierra — Descendente, hacia fuera — concentrado/enfoque

5 Pranas Secundarios

Naga — causa el erupto

Kurma — causa el parpadeo de los ojos
Krikara — causa los estornudos y la tos
Devadatta — causa los bostezos

Dhanamijaya — causa la disolucién del cuerpo tras la muerte

Chakras

Ruedas de energia que reciben,asimilan y transmiten Shakti en varios niveles de la experiencia/

conciencia.

Muladhara — Tierra; gravitacion, absorbe hacia un punto; supervivencia, deseo de estar
aqui en el mundo fisico; Confianza, enraizamiento, estabilidad (Shakti).
* Deseo por las necesidades para sobrevivir y existir.
0 Autopreservacion
e Si excesivo (+) exageradamente posesivo; madre temerosa
» Si deficiente (-) sin hogar, desenraizado, victima

Svadisthana — Agua; polaridad; relacion; sexualidad; placer; sentimiento.

* Deseo de expresion emocional/sexual.
0 Autodisfrute/gratificacion
e (+) manipulador y controlador, como un Emperador lujurioso
*  (-) codependiente, martir, sumiso
Manipura — Fuego; combustion; fuerza de voluntad individual; autoestima; vitalidad;
personalidad.
e Deseo de expresar nuestra individualidad.

¢ Autoidentificaciéon



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

e (+) egoista, absorto en si mismo, guerrero ambicioso movido por sus intereses.
*  (-) autoestima pobre, sirviente sensible, se siente rechazado.

4. Anahata — Aire; equilibrio; amor; emociones equilibradas; abierto de corazon.

* Deseo de amor
0 Autoaceptacion
* (+) Expresién emocional inapropiada
¢ limites emocionales débiles, actor ingenioso
* (-) despiadado, sin corazon, incapaz de sentir emociones

5. Vishuddha — Sonido; vibracion; comunicacion; creatividad (afirma la vida)

* Deseo de decir y oir la verdad
0 Autoexpresion
* (+) intencionado, controlador, que juzga, modo hiriente de hablar
* (-) falto de fe, incapaz de expresar creativamente, nino silencioso
6. Ajna — Luz; luminosidad; intuicion; percepcion psiquica; vision clara; sabiduria.
* Deseo de ver la unidad en la diversidad.
0 Autoreflexion
* (+) demasiado intelectual, demasiado analitico.
* (-) falto de claridad, iluso.
7. Sahasrara — Dicha de la Pura Cosnciencia; cognicion, conexion espiritual (Shiva).

¢ Deseo de conocer la esencia de uno mismo/el universo
0  Autoconocimiento
e (+) lider de culto, maniaco egocéntrico

* (-) falto de inspiracion espiritual

El Cuerpo Fisico

El cuerpo fisico tiene un Patron Optimo.

La configuracion y la forma del cuerpo fisico son modeladas a partir de un patrén energético
sutil que existe, como si de un doble etéreo se tratase, para el cuerpo de cada persona. El
cuerpo fisico crece y se desarrolla seglin la forma sutil del Patron Optimo, que cambia con
la edad y con un esfuerzo consciente por transformar el cuerpo mediante el ejercicio, las
terapias corporales y la nutricion. El patron también refleja propensiones genéticas, la edad,
la dieta, el ejercicio, el descanso y otros aspectos del estilo de vida.

Este Patrén Optimo es el disefio maestro para el potencial del cuerpo para un alineamiento y
salud 6ptimos. Representa el patrén espacial ideal del cuerpo, en cualquier postura. Para cada
posicion posible que el cuerpo energético y el fisico puedan asumir, existe un alineamiento
especifico en el que la circulacion de la energia vital (prana), la sangre y otros fluidos internos
gozan de un fluir é6ptimo desde el punto de vista de la salud. El Patron Optimo representa
ese alineamiento ideal del cuerpo en cualquier postura. Es como alinear una antena; el hecho
de ajustar partes de la misma tiene un efecto directo sobre la calidad de recepcién de la
imagen: una posicidon crea musica, mientras que otra crea interferencias.

Cuando el cuerpo externo se alinea con el Patron Optimo, el cuerpo lo nota. El tejido
conectivo se vuelve mas fuerte, mas resistente y mejora en flexibilidad mientras que la
circulacion interna, incluyendo el prana, aumenta. El simple acto de mover el cuerpo externo

23



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

24

para sincronizarlo con el Patron Optimo mejora el fluir de todas las energias del cuerpo.

Linea Media — Eje del cuerpo

El cuerpo es bilateralmente simétrico. El cerebro tiene dos lados, existen dos brazos, dos
lados de los genitales, dos ojos, dos orejas, dos fosas nasales, dos pulmones, dos piernas.

* Lado derecho — sol (masculino)

* Lado izquierdo — luna (femenino)

Lineas centrales del cuerpo.
4 Esquinas — hombros y caderas
Seccion Media — parte superior del diafragma, base del pulmon

* Divide el cielo y la tierra, mitad superior e inferior del cuerpo.

* El lugar del corazén con 3 chakras trascendentales arriba y tres chakras inmanentes
abajo.

Estructura del Esqueleto

Axial y Apendicular — 206 huesos en total

* Axial: 80 huesos en total
¢ Créaneo — 28 huesos
¢  Torso — 52 huesos
e  Columna vertebral — 26 huesos
* Costillas — 24 huesos
e Esterndn — | hueso
e Hioides — | hueso
*  Apendicular: 126 huesos
0 Superior e Inferior
*  Manos — 2 x 27 = 54 huesos
* Pies —2x 26 =52 huesos
* | par de los siguientes (20 en total):
escapula — cadera
hiumero — fémur

clavicula — rétula

S O

radio — peroné

0 cubito — tibia
Existe una relacion 6ptima entre los huesos del cuerpo. Los Principios de Alineamiento
deben aplicarse para mover el cuerpo hacia el Patrén Optimo. La esencia del espiritu en el
cuerpo desea reflejar la inteligencia y belleza mas elevadas de la Consciencia.

Patron Optimo en la Forma General de Todas las Posturas

Piernas

¢ Pierna de Tadasana

*  Pierna de pie con rodilla doblada a 90 grados (muslo paralelo al suelo)



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Pierna de Dhanurasana

Pierna de Rajakapotasana

Pierna de Ustrasana

Pierna de Extension completa hacia atras
Pierna de Cobra

Pierna de Dandasana

Pierna de Marichyasana

Pierna de Padmasana

Pierna de Baddha Konasana

Pierna de la postura de la cuna (mecer la pierna)
Pierna de Gomukhasana

Pierna de Garudasana

Pierna de Malasana

Pierna de Janu Sirsasana

Pierna deVirasana

Pierna de Mulabandhasana

Pierna posterior en postura de alerta con rodilla de atras en el suelo y peso hacia
delante (lunge profundo)

Pies

Pie de Tadasana — flexionado y en punta (“fluntado”)

¢ Todas esquinas del pie equilibradas en EM y EO.

Pie de Janu Sirsasana

0 Bordes interiores y exteriores del pie extendidos por igual
O Borde exterior del pie apuntando a la tierra

Pie de Virasana

Pie de Padmasana

Pie de Baddha Konasana

Pie de Postura de Alerta

Pie de Mulabandhasana

Brazos

5 posiciones principales del hueso de la parte superior del brazo (hiumero)

Por encima de la cabeza

Brazos estirados — Urdhva Dhanurasana, — Adho Mukha Vrksasana, Parsvakonasana,
Vira |,Adho Mukha Svanasana

Brazos doblados — Pincha Mayurasana, Dwi Pada Viparita Dandasana

A los lados del cuerpo — Chaturanga Dandasana, brazos en postura de meditacion
sentados, Anjali Mudra, Urdhva Mukha Svanasana

Plano Lateral —Vira Il,Vasishtasana

25



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

*  Plano Frontal — Sirsasana (doblados), plancha, equilibrios sobre las manos (estirados)

*  Plano Posterior — Purvottanasana (estirados),Sarvangasana (doblados), Gomukhasana
(doblados), manos entrelazadas detras de la espalda.

Manos

* Mano de Adho Mukha Svanasana
* Manos agarrandose
* Manos en un pufo

¢ Manos entrelazadas

Cuello y Cabeza

* Cuello de Tadasana

*  Cuello de Torsion (girando de un lado al otro)

*  Cuello de Jalandhara — cabeza inclinada hacia delante (Jalandhara Bandha)
Ej: Adho Mukha Svanasana, Sarvangasana, Setu Bandha

¢ Cuello de Extension hacia atras

I. Cuello largo (Cuerpo Interno Brillante)
Hioides hacia atras
Cabeza hacia atras con Circuito del Hombro
Circuito del Craneo

vk W

Extension Organica

Aspectos Fundamentales de la Practica

* Espacio y tiempo sagrados

P:
R:

iQue es un espacio sagrado?

Infundir el espacio con la intencion de alinearse con lo Divino.

*  Comida, ropa

*  Cultivar sensibilidad, discernimiento y sabiduria

¢ La necesidad de un maestro

Cualidades del Estudiante

Adhikara — competencia, aptitudes o capacidades del estudiante/discipulo

5 Atributos:

26

Espacio/Cielo: mente de principiante, humildad, apertura, intencion pura de alinearse con
lo divino, de servir a lo Divino.

Aire — destreza intelectual, diversidad creativa.

Fuego — poder de aspirar a transformar y evolucionar, deseo/voluntad, lleno de
iniciativa, confianza.

Agua — fluido, acomodadizo, receptivo, reflexivo, maternal, que nutre, sensible, amable.
Tierra — estable, consistente, paciente, regular, enérgico, ofrece su apoyo.

Grado de Intensidad del Estudiante: suave, medio, intenso.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Medir la Eficacia de la Practica

i{Cémo sabemos si la practica esta cumpliendo nuestras intenciones mas elevadas?
i{Como medimos el progreso a lo largo del camino?

El fruto de la practica se mide fundamentalmente en términos del grado en que cultivamos
profundidad y expansion de nuestra experiencia/consciencia divinas en cada uno de los
aspectos de nuestra vida. La profundidad se refiere esencialmente al nivel de calidad de la
experiencia, no sélo la cantidad.

El progreso en el camino del despertar se ve reflejado en un aumento de nuestra:

* capacidad de mantenernos centrados espiritualmente; fuerza interior y constancia — un
sentido permanente de conocer la propia esencia espiritual.

* confianza en el juego de lo Divino.

* sabiduria — ver y entender la interconexion de la vida (saber).
* capacidad de honrar amorosamente lo Divino en los demas.
* habilidad de dar y recibir amor.

* habilidad de celebrar la grandeza Divina en laVida.

* habilidad para vivir el momento plenamente, lo que conduce a un mayor sentido de
realizacion.

» felicidad general y sentimiento de plenitud del corazon.

* jovialidad, humor y deleite con la vida.

* habilidad de ver lo bueno y auspicioso en todo y en todos.
* capacidad de ser cordial, compasivo, amable y pacifico.

* sensibilidad para con todo el mundo y todas las cosas.

* aprecio y gratitud por todas las bendiciones de la vida.

acciones y palabras que son sinceras, inspiradoras y que afirman la vida.
El progreso en el camino también se ve reflejado en una disminucion de:

* Enfado indisciplinado, sentimientos de angustia, depresion, emociones descontroladas e
hirientes, ansiedad y miedos subyacentes, avaricia y odio.

Despertar — lluminacién

* Despertar espiritual es el proceso eternamente expansivo de reconocer que nuestra
auténtica naturaleza es perfecta, plena y no carente de nada. La libertad espiritual o
iluminacién no es un estado de ser fijo. Se trata mas bien de un proceso en constante
evolucion de desplegar nuestra innata luz divina, nuestra bondad, equilibrio y perfeccion:
una profundizacion en la perfeccion ya existente.

27



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

Patanjali —Vision General del Yoga Clasico

28

Vision General de algunos de los versos clave de los Yoga Sutras

1.2 Yogah chittavritti nirodhaha
Clasico: Yoga es cesar las fluctuaciones de la mente.

Shiva-Shakti Tantra: La practica de yoga que conduce a un estado de unién con el corazén
tiene lugar cuando las vibraciones del cuerpo —mente se canalizan en el flujo de la Shakti.

1.12 Abhyasa vairagyabhyam tannirodhah

Clasico: La cesacion de las fluctuaciones de la mente se consigue a través de la practica y el
desapego.

Shiva-Shakti Tantra: El equilibrio de las vibraciones del cuerpo —mente sucede a través
de la armonia de una practica consistente, prolongada y devocional y de la libertad que
proporciona un corazén receptivo.

1.20 Shraddha virya smriti samadhi prajna purvakah itaseram

Clasico: Para los demas, la absorcion total (el estado de Samadhi de los yogis descrito en
I.18) va precedida por fe, coraje, memoria, concentracion y sabiduria.

Shiva-Shakti Tantra: La Unidad en el corazén aparece mediante una practica secuencial y
acumulativa de: confianza, pasion comprometida, atencion mental, concentracion profunda y
conocimiento aplicado.

1.33 Maitri karuna mudita upekshanam sukha dukha punya apunya visayanam
bhavanatah cittaprasadanam

Clasico: Al cultivar una actitud de amabilidad hacia aquellos que son felices, compasién
hacia aquellos que sufren, felicidad empdtica hacia los virtuosos e indiferencia hacia los no
virtuosos, la mente se vuelve tranquila.

Shiva-Shakti Tantra: Para que tu mente se llene de Gracia, acércate a aquellos alineados
con lo Divino, sé compasivo hacia aquellos que sufren debido a la ausencia de alineamiento,

celebra aquéllo que es dharmico y sé radiantemente espacioso con el mal.

2.| Tapas svadhayaya Ishvarapranidhanani kriyayogah

Clasico: Austeridad, estudio del ser y devocién al Senor conforman la practica de yoga.

Shiva-Shakti Tantra: Cada accion artistica de yoga se compone de un ardiente deseo de

Despertar, aprendizaje atento para alinearse y ofrenda de amor a la Shakti.

2.| Avidya asmita raga dvesa abhinivesa kleshah

Clasico: Las aflicciones en el camino del yoga son: ignorancia, egoismo, deseo, repulsion y

miedo a la muerte.

Shiva-Shakti Tantra: Los retos son: no ver la Unidad, pensar que uno mismo esta por encima
de la Merry Band (Banda Feliz), desear la gratificacién sensorial por encima de la realizacion,
reaccionar alejandose del centro y aferrarse a la vida.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

2.29 Yama niyama asana pranayama pratyahara dharana dhyana Samadhi astau
angani

Clasico: Las ocho ramas del yoga son: preceptos éticos en la relacién con los demas y con
uno mismo, posturas fisicas, ejercicios de respiracion, llevar la atencion hacia el interior,
concentracion en un objeto, meditacion y absorcion espiritual.

Shiva-Shakti Tantra: Igual que la anterior
2.46 Sthira sukham asanam
Clasico: La postura sentada para yoga es firme y comoda.

Shiva-Shakti Tantra: Tu postura artistica es una danza armoniosa entre firme enfoque y fluir
con deleite.

3.4 Trayam ekatra samyamah
Clasico: La practica conjunta de dharana, dhayana y Samadhi en un objeto es samyama.

Shiva-Shakti Tantra: Igual que la anterior.

3.56 Sattva purusayoh shuddi samye kaivalyam iti
Clasico: Cuando la mente llena de paz alcanza la pureza del Ser, entonces hay libertad.

Shiva-Shakti Tantra: Alineamiento puro — Ser — equilibrio de pureza — Maxima Libertad.

4.1 Janma ausadhi mantra tapah Samadhi siddhayah

Clasico: Los poderes sobrenaturales surgen de practicas de yoga en vidas anteriores o del
uso de ciertas hierbas, la repeticion de mantras, la austeridad y la absorcion yogica.

Shiva-Shakti Tantra: Igual que la anterior.

Los siddhis son dones y bendiciones divinas para aportar mas alegria y belleza al mundo.
Incrementan nuestro poder para celebrar y exultar en el Espiritu. El hecho de que alguien
tenga mucha Shakti en si no le hace forzosamente mas avanzado a nivel espiritual. El progreso
en el camino se mide por cémo hacemos uso de nuestros siddhis — en alineamiento con lo
divino o en contra del bien mayor.

4.25 Vishesa darshinah atmabhava bhavanavirvttih

Clasico: Para aquél que ve la distincion entre la mente y el Alma, todos los pensamientos de
la mente como alma cesan.

Shiva-Shakti Tantra: Cuando se ha visto la distinciéon entre la Luz del alma y los colores de la
mente, todas las ideas acerca de la independencia de los colores se disuelven.

29



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Bhagavad Gita

Escenario

* Tiene lugar a un tercio de camino en la Mahabharata.
* 18 Capitulos, mas de 600 versos

* Impasse entre Pandavas (el lado bueno) y Kauravas/Kurus (el lado malo). Deben
enfrentarse en una guerra.

* AArjuna se le da a elegir entre tener a Krishna como auriga de su carruaje o tener un
gran ejército.Arjuna elige a Krishna.

*  Ocupa un intervalo de la batalla en el cual Arjuna y Krishna mantienen un dialogo,
mientras el clarividente Sanjaya (dotado de poderes sobrenaturales) les escucha para
informar al rey.

Capitulo I: El Gran Dilema

*  Cuando Arjuna ve a sus familiares de lado del ejército contrario con los Kurus, pierde
todo su coraje, deja caer el arco y colapsa en dolor y pena, negandose a luchar.

Capitulo 2: Enardecido para el Juego

*  Krishna hace un llamamiento Arjuna al afirmar que como guerrero es su deber seguir el
sendero de su dharma a través de la guerra.

* Krishna explica que sélo al cuerpo se puede dar muerte, mientras que el eterno ser
es inmortal.

*  Yoga se define como habilidad en la accion (Verso 2.50)

Capitulo 3: KarmaYoga

*  Krishna enfatiza a Arjuna que llevar a cabo sus obligaciones por el bien mayor y sin apego
a los resultados es el curso apropiado para la accion.

Capitulo 4: Ofrece todo al fuego Sagrado de tu Corazén

* Krishna revela que ha vivido a través de muchas vidas, siempre ensenando Yoga para la
proteccion de lo pio y la destruccion de lo impio.

*  Krishna acentla la importancia de aceptar a un guru.

*  “El fuego de la Sabiduria purifica, y laVerdad te hara libre” (versos 4.16,4.19)

Capitulo 5:Ve lo Supremo danzando en cada Acto

* Arjuna le pregunta a Krishna si es mejor renunciar (sannyasa) o actuar. Krishna le
responde que ambos caminos pueden ser beneficiosos, pero que actuar en Karma Yoga
es superior.

*  Ofrece tus acciones a Dios y renuncia a los frutos de tus acciones.

Capitulo 6: El Yogi es un Jugador Disciplinado.

*  Practica meditacion (“armonia del alma”) regularmente en asiento apropiado (asana), en
un lugar silencioso y puro y libre de deseos apasionados.

* ElYoga libera del dolor y el sufrimiento.

30



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Capitulo 7:YO SOY la Quintaesencia

e Limpia el polvo del Espejo (Maya) del Corazén con conocimiento de lo Supremo
(Jnana Yoga).
* Krisha introduce las Tattvas

Capitulo 8: Eterno Imperecedero

*  Krishna define los términos Brahman, Adhyatma, Karma, Atman, Adhibuta y Adhidaiva.

* Krishna recomienda llevar la mente hacia él con singular devocién a la hora de la muerte
para no renacer, sino ascender a la permanente Ultimidad.

Capitulo 9: RajaYoga

* Krishna explica que todos los seres existen en él, pero que sin embargo, él es mas que
todos los seres juntos (El Todo es mayor que la suma de sus partes.)

Capitulo 10:YO SOY ESOYO SOY

* Toda la Filosofia de los 9 primeros capitulos se resume en este capitulo.

* Krishna describe como él es la fuente Ultima de todos los mundos materiales
y espirituales.

*  Arjuna acepta a Krishna como el Ser Supremo.

Capitulo | 1: La Revelacion de las Posibilidades del Juego — La Forma Universal

* A peticion de Arjuna, Krishna muestra su “forma universal” (Vishvarupa), una teofania de
un ser encarado todas direcciones y que emite el resplandor de mil Soles, y contiene la
totalidad de los seres y lo material en la existencia.

Capitulo 12: Ama lo Universal a través de lo Inmanente: Bhakti Yoga

*  Krishna describe el proceso del servicio devocional (Bhakti Yoga).

Capitulo 13: El Jugador y el Campo

*  Krishna describe la naturaleza (prakrti) como el campo, el que la disfruta (purusha) y la
Consciencia como el jugador.

Capitulo 14: Las Gunas - Las 3 Hebras de la Red

*  Krishna explica los 3 modos de naturaleza material (las gunas)
¢  Sattva — Pura armonia y equilibio; lucidez
0 Rajas — Pasion; activadora
0 Tamas — Oscuridad; ralentizadora

* El yogi que tiene una mente equilibrada, imparcial, firme, imperturbable, no egoista y que
residiendo en su Ser interno no esta a merced de las gunas.

31



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

32

Capitulo 15: El Arbol Ashvattha

Krishna describe un arbol simbdlico (representacion de lo Universal en su existencia
material), con sus raices en los cielos y su follaje en la Tierra.

Krishna explica que las raices inferiores de este arbol deberian ser taladas con la“cuchilla
(hacha, espada) del desapego”. Después, uno puede ir mas alla, a su morada suprema.
La ensehanza mas elevada es que un no — dualismo perfecto es la esencia de todo: no
existe nada que no sea Shiva-Shakti!

Capitulo 16: Dioses y Demonios

Krishna detalla los rasgos divinos y demoniacos y explica que las virtudes conducen a la
libertad, mientras que los vicios conducen a la atadura.

Capitulo 17: Niveles de Vivir

Krishna habla de las tres divisiones de la fe, pensamientos, deberes e incluso habitos
alimenticios en relacidn a las tres gunas — en todos los casos recomienda el camino
sattvico.

Capitulo 18:Todo Amor!

En conclusion, Krishna le pide a Arjuna que abandone cualquier forma de dharma y
simplemente se entregue a él. Describe ésto como la maxima perfeccion en la vida.
Cualquier accion llevada a cabo por un yogi, libre del efecto de las gunas, llena de poder
por la belleza de la realizacion de su propio Ser, se efectuara sin esfuerzo.

Krishna: “Centra tu mente en Mi; tenme devocion; ofréceme sacrificios; hdnrame; y
vendras a Mi.“Esta es la promesa que te hago por Mi afecto hacia ti”.

La ultima declaracion de Arjuna a Krishna en la Bhagavad Gita: “Por tu Gracia, mi

confusién ha sido destruida. Recuerdo mi Luz, mi fe es firme y mis dudas se han disipado.
Haré tu voluntad” (18.72)



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

La Practica de Anusara Yoga

Principios Universales de Alineamiento

Beneficios de la aplicacion de los PUA en la practica de Yoga para crear un buen alineamiento:

Espirituales

¢ Revelacion, reconocimiento (pratyabhijna)

¢ Dicha de la libertad

Mentales

¢ Dado que los principios son universales y vilidos para todas las posturas, la mente
se libera del esfuerzo de tratar de averiguar constantemente cual es el alineamiento
adecuado para cada postura

Fisicos

0 Flujo 6ptimo de prana

0 Flujo 6ptimo de los liquidos corporales

¢ Salud éptima

Las 3 As

Vision General Filosofica — Actitud, Alineamiento y Accion

Las 3 As estan siempre presentes en cada postura.

Las 3 As son un reflejo de Iccha, Jnana y Kriya a un nivel fisico.

Actitud — lccha — Corazoén
Alineamiento — Jnana — Mente

Accidén — Kriya — Cuerpo

Actitud — intencién
Alineamiento — conocimiento de la técnica

Acciéon — manifestacion

Actitud — vision filosofica que responde a “;por qué?”
Alineamiento — método técnico y conocimiento que responde a “jcémo?”

Accién — manifestacion de la forma externa que responde a “;qué?”

Actitud — El deseo de abrir la puerta y ser libre.

Alineamiento — El conocimiento de como alinear la llave en la cerradura y cémo hacer
girar la llave para abrir la puerta a la libertad.

Accion — El acto de girar la llave en la cerradura. Cantidad de fuerza que se requeriere
para hacer girar la llave.

Actitud (laVoluntad de ser, conocer y hacer)

lccha —Voluntad — Esfuerzo —Voluntad de ser

Intencién — Establecer una intencién

El Poder de la intencién esta relacionado con cuanto es valiosa y significativa.

33



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

*  Propositos mas elevados de Anusara Yoga:

¢ Autoconocimiento — Conocerse a uno mismo (Chit)

¢ Despertar, reconocer, recordar, autorealizacion, iluminacion (Shiva)
0 Expresion creativa — disfrutar de la libertad de ser (Ananda)
0

Crear belleza, servir a la alegria creciente del todo, exultar en la Bondad, celebracion.
Fluir con el Corazén (Shakti).
Actitud Fundamental — equilibrio entre enfoque individual y abrirse a la Gracia

Abrirse a la Gracia — Invocar la Gracia

* Suavizar los limites externos, soltar el concepto limitado de uno mismo, vaciarse
para poder llenarse con lo Universal.

0 Recordar lo Universal. Empezamos por abrirnos a algo mayor. Tiene lugar una
expansion natural dentro de nosotros porque el limite externo de nuestra
individualidad se suaviza y se abre.

Actitud Equilibrada

* Equilibrio entre el autoesfuerzo y abrirse a la Gracia; enfoque y apertura; dar y
tomar; soltar y recibir.
* Deseo de cultivar virtudes. Cualidades del corazén.
¢ Yamas y Niyamas
¢ Mente de principiante
0 Anhelo de libertad, anhelo de saber, anhelo de amar.
Decir si a la vida

* Alinéandote con lo Divino
*  Tomando tu lugar con honra y devocién
* Estableciendo la base de la postura

¢ Primer paso para encarnar tu propia intencion

Alineamiento (conocer laVoluntad)

Los elementos del Alineamiento son:

* Lasimetria dindmica o interconexion consciente entre varias partes del cuerpo interno y
el cuerpo externo; plena atencion y autoconciencia de con qué fidelidad nuestra postura
refleja nuestra Actitud.

* Laposicion espacial del cuerpo interno en relacién con el cuerpo externo;el alineamiento
del cuerpo interno esta ligado a la ubicacién del prana,la mente y la consciencia superior,
en relacién con el cuerpo externo y el entorno exterior.

* La forma externa y configuracién de la postura; el alineamiento del cuerpo externo
guarda relacion con la posicion de los musculos, el esqueleto y los érganos internos. La
forma particular del cuerpo es lo que define y distingue una postura de otra.

El Alineamiento abarca tanto la conciencia firme y sistematica durante el asana, un factor
determinante en la practica de yoga, como la conciencia ininterrumpida al fluir de una
postura a otra.

* El primer paso para alinear el cuerpo de modo 6ptimo es conocer la posicion de tu
Patrén Optimo y la posicion actual de tu cuerpo en relaciéon con ese Patron.

34



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Accion (manifestar la Voluntad)

Es la gran pulsaciéon de contraccion y expansion en el cuerpo

Energia Muscular — Energia manifestadora.

0

Magnetismo — Gravedad

Estabilidad que permite la apertura. No podras suavizarte, abrirte y hacerte
vulnerable a menos que te sientas seguro.

Emplea la minima cantidad de esfuerzo para mantener la integridad de la postura.

Energia Organica — Energia liberadora

0

Electricidad

Accién vs. Movimiento

La accidn contiene fuerzas que mantienen la integracion entre las distintas partes
del cuerpo, mientras éstas puede que se estén moviendo en la postura a diferentes
niveles de velocidad.

El movimiento en si no contiene fuerzas integradoras que creen resistencia a la
hiperextension ni a un fluir desconectado.

Puntos Focales

El punto Focal es un centro clave de poder en el cuerpo para un asana determinada.

Es el punto del cuerpo en el que la Energia Muscular se concentra y se recoge, y

desde el que la Energia Organica se expande. Puedes visualizar el Punto Focal como

un pequeno orbe energético del tamano de una manzana pequefa, como un sol en
miniatura que atrae magnéticamente el prana y desde el que el prana brilla de vuelta
al exterior.

El Punto Focal se localiza a lo largo del eje central del cuerpo, que va desde la

coronilla hacia abajo a través del centro del torso saliendo por el centro del suelo

pélvico.

El Punto Focal tiene tres posibles localizaciones en el cuerpo:

¢ Centro de la pelvis — en linea con el punto donde la base del sacro confluye
con la parte superior del coccix, el proceso coccigeo. Esa es la interseccion del
Circuito Pélvico con el Circuito del Muslo.

0 Base del corazén — parte superior del diafragma en el centro del torso, en el
centro del pecho. Esta alineado con la base de los omoplatos en la espalda y la
base del esternon (apéndice xifoides) en el frente.

¢ Centro de la parte alta del paladar — dentro de la parte posterior de la boca en
linea con el lugar en el que la parte superior de la columna (el atlas) se encuentra
con la base del craneo. También esta en linea con el punto en el que el hueso
de la mandibula se conecta con el craneo. Este es el lugar en el que confluyen el
Circuito del Hombro y el Circuito del Craneo.

En cada postura sélo uno de los Puntos Focales se encuentra activo. El Punto Focal

activo es el que se encuentra mas cerca de la parte del cuerpo qué mas peso soporta.

En las posturas supinas, en pronacion o en otras posturas en las que los tres Puntos

Focales se encuentran en el mismo plano horizontal y soportan el mismo peso, el

Punto Focal de la pelvis se considera por defecto el Punto Focal activo.

35



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

36

Accion Equilibrada

Equilibrio de las fuerzas de estabilidad y libertad.

Grado de equilibrio en Ila
accion

Ninguna accion es mutuamente excluyente.Todo tiene su contrario complementario.
Por cada linea energética, debe existir otra linea igual y opuesta.

Equilibrio no significa estatico. Es un intercambio dindmico entre dar y tomar en una
relacion equilibrada.

Vaciarse para poder llenarse. Nutrirse activamente para poder nutrir activamente
a otros.

El equilibrio en la accion lleva a la libertad.

El equilibrio entre acciones contrarias pero complementarias crea el punto medio,
que es un espacio sattvico y optimo para cualquier situacion en particular.

El medio — los picos y valles en el ciclo, el espacio en el medio, el intervalo entre los
sonidos (sandhi), la pausa en la respiracion, el espacio entre la noche y el dia.
El punto medio o el lugar de equilibrio conduce a la libertad:

¢ Libertad de flujo pranico, libre de dolor.

0 Lleva a la revelacion y
una mayor capacidad | Dedos separados

presionan el suelo

creativa. uniformemente

Dedos del pie
separados

Centro de la

Cada accion se lleva a

alma de la
cabo de modo pleno e 56 cleva
. hacia el brazo
(purna) o con la capacidad
posible en un tiempo y el

espacio determinados.

El arco del pie:
se eleva hacia
la pantorrilla

Purna en el contexto
de accion se refiere
a expresar la postura
plenamente y hacer lo que es apropiado y 6ptimo para cada situacion. Es ofrecer
el 100% en ese momento y dar lo mejor de nosotros. Segun la situacion puede que
tengas que estar completamente quieto, sensible y relajado o que tengas que estar
totalmente radiante, expresivo y concentrado.

Actuar plenamente implica aumentar el refinamiento y la profundidad de la accion
equilibrada. Puedes estar profundamente suave y abierto, o profundamente enfocado
y fuerte.

Actuar plenamente significa jugar en los limites o el umbral de tu potencial.

O El limite es el lugar en el que tiene lugar la alquimia o la transformacion. Es el
punto critico en el que el salto cudntico de un nivel a otro ocurre de modo
instantaneo.

Actuar plenamente en todo momento expande el espacio central de la accion

equilibrada entre contrarios complementarios. Al actuar en el limite, la linea

fronteriza de nuestro potencial se expande, de modo que nuestra capacidad de
expresion individual y de conocimiento de Shiva/Shakti en nuestro interior crece.

Nuestra aspiraciéon por lo mas elevado en la practica nos mueve hacia el limite,

mientras que nuestra sensibilidad para con lo universal evita que vayamos demasiado

lejos sobrepasandolo.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Integridad en la postura

Energia Muscular

e Cuando las 3 As estan
presentes, entonces hay
integridad en la postura.

se mueve hacia el “punto
focal” integrando las

‘ extremidades en el nicleo

\

* Existeintegridad cuando
la intencion y la actitud
han sido transmitidas
y  expresadas  con
precision a través la
forma y accion de la
postura.

* Para poder determinar
el grado de integridad,
debe  tomarse en
cuenta el grado de
energia , importancia,
conocimiento y
destreza detras de cada
una de las tres As.
¢ Seestirecordando

la intencion de
la accion o de la
postural

¢  (Existe un fluir
energético

j Energia Muscular
equilibrado en toda

la postura de modo que la cualidad principal de la postura es sattvica?

¢ (Estan contribuyendo todas las partes de modo equilibrado y armoénico a
glorificar la energia Universal de la postura? ;Existe una integracion equilibrada
en la postura?

0  Existe equilibrio entre EM y EO?

0 {Qué grado de plenitud tiene la postura! ;Esta siendo expresada en todo su
potencial?

Como aplicar las 3 As de modo especifico en las Posturas

Los 5 Principios Universales de Alineamiento

*  Pulsacién dinamica entre los principios.

* Aditivos y progresivos. Con el tiempo ocurren simultaneamente.

Abrirse a la Gracia

Establecer la base de una postura:

* Establecer la base de modo consciente, con devocion y Shri. La base refleja la intencion
mas elevada.Asociado a a la Actitud.

* La distancia entre los pies en la postura refleja un equilibrio entre estabilidad y libertad.
Las 4 esquinas de la base — enraizando el Cielo

37



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Inflar por completo el cuerpo interno mientras, de una forma
natural, se suelta la base hacia la tierra.

Cuerpo interno brillante

* Expansion natural de Luz desde el Punto Focal en todas
direcciones de modo uniforme. Expandir en todas direcciones
con Energia Organica Pasiva.

0 Expandiendoel cuerpo interno en todas direcciones —

como la inmensidad del cielo:

* Frontal: Parte frontal de los pulmones y del corazén
brillan, los pétalos de los chakras se abren

* Posterior:area de los rinones y parte posterior de los
pulmones se llenan.

* Lados: Los lados del torso se alargan, los pulmones
brillan.
O Arriba — a través del cuello y la cabeza — el hueso

hioides se equilibra.

Haciendo la base pesada hacia la tierra con Energia Organica ,
Pasiva. Espiral Interna
* Suavizando el exterior, suavizar la piel, arropando la plenitud
del cuerpo interno (va después de Cuerpo Interno Brillante).
* Fundiendo el corazon (una forma de Energia Muscular pasiva).
0 El nexo de la linea media vertical y la horizontal del torso se funde hacia la tierra.

Espiral Externa

38



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Energia Muscular

Extension Organica

Energia Muscular Pasiva vs.
Activa

extiende hacia fuera desde el
punto focal. Energia expansiva.

Las 3 direcciones principales de
la Energia Muscular fluyen:

I. De la superficie a las lineas
centrales.

2. Abrazando la linea media.

3. De la periferia al Punto
Focal a lo largo de las lineas
centrales.

Hombros/Brazos

* Cuando los brazos estan sobre la cabeza — la parte externa de los codos, la parte
interna del deltoides,
la parte externa de los
omoplatos se mueven
hacia el plano posterior
a la misma velocidad.

* La cabeza del humero
se mueve hacia atras
hacia el plano posterior.
Esto “ahueca las axilas”.

* La energia se absorbe
hacia el Punto Focal
desde todos los lados
de las manos de modo
uniforme, como si te
pusieras unos guantes
de energia.

Extensiéon Organica - Extiende hacia fuera

* Los omoplatos se situan mas planos en la espalda.
* EMen los biceps, EM en la parte exterior de los antebrazos.

Piernas/Caderas

* Atrae la energia hacia el Punto Focal, uniformemente desde todos los lados de los
pies, como si te pusieras unas medias de energia.

* Tonifica el tejido conectivo alrededor de la parte baja de la espalda, en especial
alrededor de las articulaciones sacroiliacas.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Espiral Interna/Espiral Expansiva

Espirales — Principios de Alineamiento refinados

Ensancha el cuerpo posterior, tanto en las caderas como en la parte superior de la espalda
y los hombros.

* Ensanchar la espalda nos conecta con lo universal.

Brazos/Hombros

Espiral Expansiva de los brazos:

* Expande la parte superior de la espalda y la parte posterior de los hombros.
* Ensancha los oméplatos alejandolos el uno del otro.

Encuentra el equilibrio entre la rotacion de la parte superior del brazo hacia fuera y la
rotacion del antebrazo hacia dentro.

Circuitos
Punto Focal
Tres localizaciones posibles

Parte superior
del paladar

Corazén

Pelvis

40



Punto Focal

Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Circuito del Craneo Circuito de Pelvis

.

‘cdccix hacia abajo y hacia adentro”
Q/ Espiral Interna
‘m

’ Circuitos y Espirales
>’
Espiral Externa

(de piernas y pelvis). En
2. Mueve los bordes interiores de las piernas hacia atras.

Circuito del Hombro

Circuito del Rinén

Circuito del la Pelvis

posturas de pie, pierna

frontal hace mas espiral
externa, pierna posterior
hace mds espiral interna

Circuito del Muslo

Caderas/Piernas

3 Aspectos de la Espiral Interna:

I. Gira piernas y pelvis hacia dentro.

3. Ensancha las piernas y la pelvis lateralmente.

Espinillas hacia dentro — muslos hacia fuera.

Espiral External/Espiral Contractiva

Estrecha la parte posterior del cuerpo, tanto en las caderas como en la parte superior de la
espalda/hombros.

Estrechar la espalda nos desplaza hacia el cuerpo frontal — individual.

Hombros/Brazos

Espiral Contractiva de los brazos:

* Contrae la parte superior de la espalda y la parte posterior de los hombros.
*  Acerca los omoplatos el uno al otro.

Caderas/Piernas

3 Aspectos de la Espiral Externa:

I. Rota piernas y pelvis hacia fuera.
2. Mueve los bordes interiores de las piernas y la pelvis hacia delante.
3. Trae los lados de la pelvis y de las piernas hacia la linea media.

41



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

42

Energia Organica

Energia Organica Pasiva vs.Activa

Las 3 direcciones principales de flujo de la Energia Organica son:

I. Desde el Punto Focal hacia la periferia a través de las lineas centrales.
2. Se expande de la linea media hacia fuera.

3. Se expande desde las lineas centrales, de modo perpendicular, hacia la superficie de las
extremidades.

Hombros/Brazos

¢ Se extiende desde el Punto Focal hacia fuera a través de todos los lados de los
brazos, las manos y los dedos de modo uniforme.

* Expande la cintura escapular (huesos del hombro, las claviculas y los omoplatos),
parte superior del pecho y de la espalda circunferencialmente.

* Ensancha la caja toracica y los oméplatos desde la linea media.

Piernas/Caderas

* Se extiende desde el Punto Focal a través de todos los lados de las piernas y pies de
modo uniforme.

* Alarga el tejido conectivo en las caderas y las piernas, especialmente en los flexores
de las caderas incluyendo el iliopsoas.

Descender para Ascender

* Enraizar vs. brotar/ Arraigar vs. Ascender

¢ Cuando el Punto Focal esta en la pelvis, la pelvis y el coccix se mueven hacia abajo,
mientras el sacro y el resto de la columna vertebral se mueven hacia arriba.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Los Circuitos

Los

Los circuitos son corrientes refinadas del flujo de energia en el cuerpo. Se activan con el
fluir de la Energia Muscular y Organica. Estas acciones energéticas mas avanzadas sirven
como diales de ajuste refinado para incrementar el alineamiento y optimizar asi el fluir
de energia dentro del cuerpo.

Los principales flujos de Energia Muscular y Organica hacia y desde el Punto Focal, a
lo largo de las lineas centrales del cuerpo, son considerados como vectores de energia
primaria de la postura, mientras que los Circuitos son movimientos secundarios o de
energia refinada que mejoran el alineamiento.

Los circuitos son flujos circulares de energia sutil que rotan sobre el plano sagital del
cuerpoy se interconectan entre si como engranajes. Fluyen en siete secciones principales
del cuerpo — los pies, la parte inferior de las piernas, la parte superior de las piernas, la
pelvis, el torso medio, el torso superior junto con hombros y el cuello, y la cabeza.

En cada una de las siete secciones, los Circuitos fluyen independientemente en el lado
derecho e izquierdo del cuerpo. Puedes imaginarte los siete pares de Circuitos como
ruedas bilaterales que giran a distintas velocidades.

¢ El Circuito Pélvico de la pierna delantera debe girar mas rapido que el Circuito
Pélvico de la pierna posterior para proporcionar una simetria dindmica y una accién
equilibrada en la postura.

Todos los Circuitos empiezan en el plano coronal, que divide el cuerpo en una mitad

frontal y una mitad posterior. Los circuitos fluyen inicialmente del plano coronal hacia

la parte posterior del cuerpo, de ahi hacia la parte frontal, y finalmente de nuevo hacia

atras regresando al plano coronal.

El hecho de iniciar el fluir de los Circuitos desde la parte posterior del cuerpo, en lugar
de desde la parte frontal, da lugar a una accion mas suave, con mas expansion, mas
tranquila. Cuando los Circuitos se inician desde el cuerpo frontal, la accion resulta a
menudo limitante, agresiva y dura.

En general, al ajustar o activar los Circuitos, comienza por el/los Circuito(s) en la base
de la postura y muévete hacia arriba en secuencia a través de éstos.

siete pares de Circuitos son:

Tobillo — Empieza en la base de la tibia, justo encima del tobillo. Se mueve hacia abajo por
detras del talon, hacia delante a lo largo de la base del pie, luego retorna ascendiendo a
través del centro del arco hacia la parte frontal de la base de la tibia.

Espinilla — Empieza en la base de la tibia justo encima del tobillo. Asciende por detras de
los musculos de la pantorrilla hacia la parte superior de la espinilla justo debajo de la
rodilla; sigue hacia delante a través de la parte superior de la espinilla y luego desciende
por su parte frontal de vuelta a la base de ésta.

Muslo — empieza la parte superior del fémur en el nucleo de la pelvis (Punto Focal
Pélvico). Desciende por la parte posterior de la pierna hacia la parte superior del
musculo de la pantorrilla, hacia delante a través de la parte superior de la tibia, y desde
ahi asciende por la parte frontal de la pierna y a través de la parte baja del abdomen de
nuevo al Punto Focal.

Pelvis — Comienza en el centro del abdomen, a la altura de la zona media de las lumbares,
justo debajo del ombligo. Desciende desde la zona media de las lumbares hacia la mitad
de los gluteos a nivel de la base del sacro, avanza hacia delante a través del suelo pélvico

43



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

44

(Punto Focal Pélvico) hasta la parte superior del hueso pubico, arriba a lo largo del
bajo abdomen hasta justo debajo del ombligo. El Circuito de la Pelvis tiene la misma
direccion de rotacion que el Circuito del Muslo. Sin embargo, tienen efectos opuestos en
el alineamiento del cuerpo. El Circuito del Muslo mueve la parte superior de los muslos
hacia atras, mientras que el Circuito de la Pelvis mueve la parte superior de los muslos
hacia delante.

5. Rindén — Empieza en el nicleo del abdomen, a la altura de la zona media lumbar y justo
debajo del ombligo. Asciende por la espalda desde justo debajo de los rinones a la base
de los omoplatos, avanza a través de la parte superior del diafragma (Punto Focal del
Corazén) a la base del esternén, y luego desciende por el plexo solar hasta justo debajo
del ombligo.

6. Hombro — Se inicia en el centro de la parte superior del paladar (Punto Focal del
Craneo). Desciende por la parte posterior del cuello y la parte superior de la espalda
hacia la base de los omoplatos, hacia adelante través de la base del corazén y por encima
del diafragma, y luego asciende por el pecho y la garganta desde la base del esternén
hasta la parte superior del paladar.

7. Craneo — empieza en el centro de la parte alta del paladar alto del paladar (Punto Focal
del Craneo). Se mueve hacia atras y asciende por la parte posterior del craneo, hacia
delante por la parte superior de la cabeza, para descender por la cara, de regreso a la
parte alta del paladar.

Los Circuitos se interconectan unos con otros y de ese modo tienen un efecto sobre
los demas al ser activados independientemente. Por ejemplo, al realizar Espiral Externa
en las piernas, el Circuito Pélvico se activa, lo que a su vez ayuda a aumentar el Circuito
del Rinon.

Los siete Circuitos también estan conectados con los cinco Principios Universales de
Alineamiento de la manera siguiente:

I. Abrirse a la Gracia ayuda a establecer el Circuito del Rinon.

La Energia Muscular ayuda a iniciar el Circuito de la Espinilla y el del Hombro.

La Espiral Interna guarda relacion con el Circuito del Muslo.

La Espiral Externa se relaciona con el Circuito Pélvico.

oA W N

La Energia Organica ayuda a iniciar el Circuito del Tobillo y el del Craneo.

Aunque cada Circuito gira en una direccion concreta, el fluir primario de Energia Organica
mueve los circuitos separandolos del Punto Focal. Los circuitos por debajo del Punto Focal
se mueven en direccion a la tierra, hacia la base, mientras que los que se encuentran por
encima se mueven hacia el cielo.Asl, a la vez que cada Circuito gira en el espacio, su direccion
principal de movimiento es en ultima instancia alejarse del Punto Focal. Ademas, mientras la
Energia Organica ayuda a abrir y extender el cuerpo, los Circuitos también se expanden y
se hacen mas grandes en su circunferencia. Asi, si un Circuito se hace mas pequeno en una
postura, eso indica que falta Energia Organica en esa parte del cuerpo y por lo tanto existe
un desalineamiento que esta causando una compresion indebida.

Otros Principios Clave de Alineamiento

* Inicia los movimientos primero desde la parte posterior del cuerpo.



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Muévete desde el nucleo a la periferia — de lo universal a lo individual.

Muévete en primer lugar desde la estabilidad y la integracion.

Estabilidad activa antes de expansion activa.

Espiral Interna siempre precede la Espiral Externa.

Ajusta el alineamiento de la pierna posterior antes de ajustar la pierna delantera.
Espiral Interna y Espiral Externa se equilibran mutuamente en cada postura. La
relacion dinamica y equilibrada entre las Espirales crea Mulabandha en el centro del
suelo pélvico.

La Espiral Interna tiene lugar de modo mas natural en las flexiones hacia delante, mientras
que la Espiral Externa se da de modo mas natural en las extensiones hacia atras.

El Principio del Balancin — mover el final de una extremidad o de una parte del
cuerpo creara la tendencia de mover el extremo o la seccion opuestos en la
direccion contraria.

Transicion (Vinyasa)

Algunos principios para moverse de una postura a otra:

Muévete con la respiracion (sigue los principios de la respiracion).

Continua respirando hacia la parte posterior del cuerpo mientras haces la transicion.
Muévete con un ritmo estable, fluido y gracil.

Mantén una conciencia firme en todo momento durante la transicién.

Mantén la integridad de la postura momento a momento.

Enraizate desde el Punto Focal hacia la base, mientras entras y sales de las posturas.

Los Principios de la Respiracion en la Practica

La respiracion es el médium entre la Actitud y la Accion. Ella entreteje los hilos de
nuestra intencién con las fibras del cuerpo externo. Es la fuerza unificadora entre la
mente y el cuerpo — esencia del corazén y recipiente externo.

Usar la respiracion para iniciar la creaciéon del estadio final de la postura es un elemento
basico de Accion. Desde el nicleo de nuestro ser, la Actitud emana a través de la
respiracion. La respiracion, en tanto que agente de la Actitud, inicia conscientemente el
movimiento del cuerpo interno. Desde la Accion del cuerpo interno, la forma externa
del cuerpo se mueve hacia el estadio final de la postura.

La respiracion lleva el poder de la intencion que aviva/anima la pulsacién y el fluir de la
Energia Muscular y la Organica.

La Respiracion Natural

La respiracién natural es la respiracién sana, libre y no inhibida con la que nacimos.
Sin ninglin esfuerzo consciente, los bebés respiran con una bella libertad. Su cuerpo
entero parece expandirse y contraerse con cada inhalacion y cada exhalacion. Esta
respiracion natural se da de modo espontaneo en todos nosotros, excepto cuando de
modo consciente alteramos la respiracion al practicar pranayama o asanas de hatha yoga,
o cuando tenemos un trastorno energético — por causas fisicas, emocionales o mentales.
Tomar conciencia de la respiracion natural es observar su libre fluir sin ejercer ninguna
manipulacién consciente sobre ella.

Si nos encontramos totalmente relajados, el abdomen se dilata al inhalar y se retrae

45



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

46

suavemente con la exhalacion. Las pausas en la respiracién ocurren de modo natural al

llegar al punto algido de la inhalacion y al final de cada exhalacion. Durante los periodos
de relajacion p.e. antes de dormirse por la noche, la exhalacién se vuelve dominante. La
inhalacion domina durante los tiempos de activacion, p.e. al levantarse por la manana.

Generalmente, la exhalacién y la inhalacion se encuentran equilibradas hacia mediodia.

Este es el ritmo natural de la respiracion.

Elementos Principales de la Respiracion natural

Inhalacion

Durante la inhalacion tienen lugar los siguientes movimientos y acciones en el cuerpo:

0  El diafragma se aplana y desciende haciendo que los érganos abdominales presionen
hacia abajo y el abdomen se dilate.

0 El suelo pélvico desciende, se expande y se ensancha.

0 Laclavicula asciende y gira hacia arriba, mientras la parte superior de los brazos rota
externamente.

0 La presion interna de la cabeza se vacia como el contenido de un reloj de arena.

Exhalacion

Durante la exhalacion, tienen lugar los siguientes movimientos y acciones en el cuerpo:

O El diafragma se eleva y forma como una boveda, el abdomen se relaja y se retrae
suavemente.

0 Los organos internos se relajan y se expanden.

O El suelo pélvico se eleva suavemente y se encoge circunferencialmente.

0 Las claviculas descienden y la parte superior de los brazos rota internamente.

¢ El cuerpo externo del crineo se expande suavemente.

Ujjayi

* Ujjayi significa literalmente “que se alza victoriosa”. Se refiere a la expansion
victoriosa y el alzamiento del prana a través del sushumna nadi.

* La respiracion Ujjayi se caracteriza por un sonido resonante en la garganta como
resultado de tonificar la epiglotis. Suena como el romper de las olas del ocedno o
como el retumbar de un trueno. El sonido ofrece retroalimentacién para seguir el
flujo de la respiracion.

0 Este tipo de respiracion consciente se practica durante la realizacion de todas las

asanas, excepto en Savasana y otras posturas reconstituyentes.

Principios Generales de Ujjayi

Relaja la mente y el cerebro.

Mantén los ojos suaves y pesados, especialmente en la inhalacion.

Mantén las fosas nasales suaves y pasivas.

Mantén la raiz de la lengua tranquila y llena, relajada, especialmente en la inhalacién.
Deja que la mente se deslice sobre la superficie de la respiracion.

Permite que exista una pausa al final de cada inhalacién y al final de cada exhalacion.
Activa Mulabandha durante Ujjayi pranayama.

Haz que la respiracion fluya de modo uniforme desde el principio hasta el final de
cada ola de inhalacion y exhalacién. El volumen inhalado o exhalado de prana y de



0

Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

respiracion deberia ser igual para cada incremento de tiempo y durante toda la
respiracion. Resulta mas sencillo inhalar o exhalar al principio de la respiracion. Por
lo tanto, para conseguir una velocidad y un volumen uniformes de principio a fin,
hay que aplicar mas energia consciente durante la parte final tanto de la inhalacién
como de la exhalacion. Una pauta sencilla es hacer la primera mitad de la respiracion
menos intensa y la segunda mitad mas potente a fin de conseguir un flujo uniforme
de respiracion de principio a fin.

Haz que el sonido de la inhalacion y de la exhalacién sea constante y regular desde
el inicio hasta el fin.

El volumen de sonido debe ser lo suficientemente alto para poder oir los refinamientos
en tu respiracion, pero no tan alto como para agitar la mente o el prana.

Haz que la inhalacion y la exhalacion tengan la misma duracién.

Inhalacion — Ujjayi

Tonifica la parte baja del abdomen activando el Circuito de la Pelvis. Esta accion
impedira que se dilate.

Llena el torso de prana, desde el suelo pélvico hasta la parte superior del pecho. El
prana deberia llenar el bajo abdomen primero, luego el abdomen superior (ombligo
hasta el diafragma), siguiendo hasta la zona media de las costillas o la zona media
del torso (diafragma a mitad del pecho o linea de los pezones) y finalmente el torso
superior (linea de los pezones a la clavicula). Cada seccion principal del torso debe
llenarse con un volumen igual de prana a lo largo de lapsos iguales de tiempo.
Llena de aire primero la parte inferior de los pulmones y luego la parte superior.
Llena el cuerpo posterior primero, luego el cuerpo frontal.

Suaviza la parte superior del abdomen lo suficiente como para que el diafragma y las
costillas flotantes puedan moverse con libertad, mientras mantienes la parte baja del
abdomen activa. Expande las costillas lateral y concéntricamente mientras, al mismo
tiempo, haces que asciendan.

Exhalacion — Ujjayi

Mantén la elevacion interna en la columna vertebral y el torso, las claviculas, y las
costillas superirores durante la exhalacion.

Suelta la respiracion de modo concéntrico.

Vacia la respiracion empezando desde arriba.

Principios Generales de la Respiracion en las Asanas

La inhalacion debe llevarse a cabo:

Al abrir, desplegar o expandir el cuerpo externo.

Al alargar y extender la columna vertebral.

Al abrir los brazos a los lados o por encima de la cabeza.

Al salir de flexiones hacia delante o posturas de pie laterales.

S O

Al entrar en una postura en contra de la gravedad.

* Al aportar ligereza a una postura, p.e. al saltar a Uttanasana desde Adho
Mukha Svanasana y al entrar en una postura de equilibrio sobre las manos.

La exhalacién debe llevarse a cabo:
¢ Al cerrar, doblar o flexionar el cuerpo externo.

¢ Al suavizar los érganos.

47



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

Al traer los brazos a la linea media.
Al entrar en flexiones hacia delante o posturas de pie laterales.
Al soltar con la gravedad.

S O

En las torsiones.

Respirar conscientemente en un area del cuerpo ayuda a expandirla y suavizarla.
Esa distension aumenta la sensibilidad, dado que los nervios se encuentran mas
despiertos y la circulacion en ese area mejora. De modo inverso, si bloqueas el fluir de
la respiracion, endureces el cuerpo interno y externo, y pierdes sensibilidad. Ademas,
la respiracion sirve para soltar el cuerpo, de forma que emociones bloqueadas o
almacenadas pueden liberarse de modo natural.

Para aquellas posturas que generan senaciones intensas, la respiracién puede usarse
para ayudar a aliviar las molestias, permitiendo mantener la postura por un periodo
mas largo de tiempo.Aumentar la intensidad de la respiracion aviva el fuego interno
y ofrece la habilidad de moverse en el umbral de la incomodidad sin reaccionar. De
este modo puedes afrontar cualquier resistencia interna con igual poder. Al emplear
la respiracion para ayudarte a cultivar valentia y firmeza, el umbral se expandira
haciéndose cada vez mas grande y reduciendo las sensaciones de incomodidad en
la postura.

En algunas posturas, como en flexiones hacia delante profundas o extensiones hacia
atras avanzadas, el diafragma se comprime haciendo dificil la respiracién. Para reducir
la resistencia a esta incobmoda situacion, suaviza y relaja la respiracion.

Respiraa través de la nariz en todo momento al practicar asana, excepto en Simhasana
o si deseas experimentar una liberacion emocional mas catartica.

La forma/posicion afecta a la respiracion: separar las piernas libera el diafragma,
juntar las piernas lo tonifica.

Principios Especificos de la Respiracién

48

Dependiendo de tu punto de vista, seglin sea desde el cuerpo interno o desde el
cuerpo externo, la asociacion de la inhalacion y la exhalacion con la Energia Muscular
y la Energia Organica difiere.

O Desde la perspectiva del cuerpo interno

* La inhalacion aumenta la Energia Organica Activa. El cuerpo interno se
expande en la inhalacion mientras el cuerpo externo se contrae ligeramente
hacia el nucleo.

* La exhalacién aumenta la Energia Muscular Pasiva. El cuerpo interno se
encoje suavemente por efecto de la gravedad mientras el cuerpo externo
descansa suavemente sobre él.

O Desde la perspectiva del cuerpo externo

* La inhalacion aumenta la Energia Muscular Activa. Percibimos el cuerpo
interno mas integrado.

* La exhalacion aumenta la Energia Organica Activa.
¢ Movimiento de la respiracion conjuntamente con las Espirales
* Inhalacion — Espiral Interna

* Exhalacion — Espiral Externa



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Principios Generales para los Diferentes Grupos de Posturas

Posturas de Pie

*Un enfoque primario de alineamiento en todas las posturas de pie es “espinillas hacia

dentro, muslos hacia fuera”

Las posturas de pie constituyen el grupo mas fundamental de posturas. Tadasana o
Samasthiti no es sélo la postura de pie por excelencia, sino que ademas sirve como
postura maestra a partir de la cual se originan el resto de las posturas. Entender los
Principios de Alineamiento para Tadasana proporciona al estudiante el conocimiento
necesario para realizar todas las asanas.

Las posturas de pie permiten aprender los Principios de Alineamiento mas facilmente
que otras clases de posturas porque en ellas, el cuerpo posee la capacidad de mayor
rango de movimiento. Dado que las caderas y los hombros se mueven tanto en
estas posturas (relativamente hablando) es posible obtener conciencia corporal mas
facilmente que con otros grupos de posturas.

Las posturas de pie aumentan el poder, la fuerza y la estabilidad en las piernas,
caderas y espalda, lo que da lugar a un incremento de la confianza y la valentia.
Ademas, al aprender a enraizar y arraigar las piernas, se desarrolla mas aplomo y
equilibrio. Las posturas de pie también fomentan el vigor y la alerta mental.

Al estirar y activar los muUsculos de las piernas en las posturas de pie, aumenta la
cirulacion general en las piernas, reduciendo el esfuerzo del corazén en posicion de
reposo. Dada la exigente naturaleza de las posturas de pie, el corazén y los pulmones
se activan mas fuertemente, lo que ayuda a desintoxicar la sangre.

El fuerte énfasis puesto en la Energia Muscular, abrir las caderas y enraizar las piernas,
calma el sistema nervioso y contribuye a una mejora de los desérdenes digestivos.
Como el suelo pélvico se ensancha y se activa, el flujo de Apana Vayu se equilibra,
liberando el exceso de vata dosha.

Inversiones

*El enfoque clave de alineamiento para las inversiones incluye establecer una buena base,
fundir el corazén, Energia Muscular y Circuito del Hombro.

Técnicamente, una inversion es cualquier postura en la que la cabeza esta por debajo
del nivel del corazon.

Las inversiones son muy poderosas en sus efectos sobre el funcionamiento general
del cuerpo, porque regulan y mejoran el funcionamiento de las glandulas y los 6rganos
internos. Al invertir el cuerpo y usar la gravedad para revertir el fluir normal de la
sangre y la linfa, las piernas y la mitad inferior del cuerpo se benefician del drenaje
de los fluidos corporales, mientras las glandulas de la cabeza y el torso superior se
irrigan de sangre fresca. Después de salir de una inversion, la circulacion regresa a
su patron habitual pero con renovada vitalidad. Todas las glandulas endocrinas, que
ayudan a regir el sistema inmunologico y la produccién hormonal se fortalecen con
las inversiones.

Aparte de los beneficios fisiologicos, las inversiones proporcionan sentimientos
de tranquilidad, ecuainimidad y equilibrio confortador. Las agitaciones de la mente
racional se disuelven y aumenta la claridad de percepcion.

Equilibrios sobre las manos

*El enfoque clave de alineamiento para los equilibrios sobre las manos incluye abrazar la
linea media y activar los pies.

49



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

50

Extensiones hacia atrds

*El enfoque clave de alineamiento en las extensiones hacia atras es abrir apropiadamente
las cuatro esquinas del cuerpo: caderas y hombros. Para las caderas el enfoque esta
en “espinillas hacia dentro, muslos hacia fuera (Espiral Interna)”, mientras que para los
hombros los principios clave son lados del torso extendidos, Circuito del Hombro, y

“cuello de extensién hacia atras”.

Este grupo de asanas abre la parte frontal del cuerpo, que tiende a ser mas
sensible y vulnerable que la parte posterior. En consecuencia, las extensiones hacia
atras requieren una actitud valiente e intrépida, ademas de confianza en nuestro
poder divino.

Sin duda, las extensiones hacia atras son las asanas mas efectivas para liberar
emociones almacenadas en nuestro interior. Ademas, ayudan a cultivar numerosas
cualidades espirituales positivas. Se trata de posturas que nos revelan nuestro poder,
nos fortalecen, engendran entusiasmo, desarrollan valentia, alivian la opacidad de
la mente o los pesares del corazén, aumentan la sensibilidad hacia sentimientos
interiores y liberan felicidad y alegria.

A nivel fisico, las extensiones hacia atras crean gran flexibilidad, agilidad y elasticidad,
transmitiendo sensacion de juventud y ligereza. Los musculos de la espalda, las
piernas y los hombros se ven particularmente fortalecidos. Ademas, las extensiones
hacia atras son las mejores aperturas para la parte alta de la espalda, el pecho,
los hombros y las ingles. Los pulmones también se abren en gran medida, lo que
mejora la respiracion y transmite mas oxigeno a la sangre. Esta clase de posturas
es insuperable para crear tanto una estabilidad excepcional como una flexibilidad
extraordinaria.

Posturas sentadas

En las posturas sentadas clasicas, las piernas estan dobladas 90° respecto a las
caderas, mientras la columna vertebral se mantiene en posicion vertical.

Las posturas sentadas clasicas como Sukhasana, Siddhasana y Padmasana son
habitualmente empleadas para meditacion y pranayama, ya que la columna vertebral
puede mantenerse en posicion vertical durante un largo periodo de tiempo con una
firmeza, facilidad y comodidad relativas.

Otros principios clave de alineamiento para las posturas sentadas:

Base equilibrada — frontal/posterior, derecha/izquierda, caderas niveladas
Curvatura natural de la parte baja de la espalda

Rodillas por debajo de las crestas iliacas

S O

Coccix hacia abajo, sacro hacia arriba

¢ Incluye todos los principios de los hombros

Flexiones hacia delante

*El enfoque clave de alineamiento consiste en enraizar los fémures mientras se extiende
el torso.

Técnicamente, una flexion hacia delante es cualquier postura en la que las caderas se
flexionan y la columna esta extendida recta o encorvada hacia delante.

Las flexiones hacia delante sentadas tienen dos estadios de complecion. El primer
estadio consiste en mantener la curvatura natural (céncava) de la espalda baja y
extender la columna desde la base del sacro hasta la coronilla. El segundo estadio



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

supone una flexion hacia delante conservando de modo continuo la extension de la
columna descrita en el primer estadio. En el segundo estadio, la columna se redondea,
pero se mantiene la voluntad de que el rango de cambio en su curvatura sea suave
y gradual.

Las flexiones hacia delante estiran particularmente los isquiotibiales, los musculos
de las nalgas y la espalda baja. Cuando la parte posterior de las piernas se hace
mas flexible, la pelvis puede inclinarse hacia delante con mas libertad, lo que libera
presion de la parte baja de la espalda.

Las flexiones hacia delante, en especial las profundas como Paschimottanasana,
tonifican los érganos internos como el higado, el bazo, los rinones, el estomago, los
intestinos, el pancreas y la vesicula.

Dada la naturaleza contractiva de la forma de estas posturas, las flexiones hacia delante
tienden a llevar la conciencia del yogi hacia su interior. La cualidad introspectiva y
humilde de estas posturas aquieta y calma el sistema nervioso.

En general, estas posturas pueden mantenerse comodamente por periodos de
tiempo mas largos que la mayoria del resto de las asanas.

Aperturas de Caderas

*El

enfoque clave de alineamiento para este grupo de asanas es la componente

ensanchante de la Espiral Interna.

Aperturas de caderas son flexiones hacia delante que estiran o “abren” los aductores
y los musculos de rotacién lateral en la pelvis. Ademas, las aperturas de caderas
ayudan a que las piernas se estiren con libertad, se abduzcan y giren internamente.
No sélo los aductores y los musculos de rotacion necesitan estirarse y abrirse, sino
también los abductores, las ingles, los cuadriceps y los isquiotibiales.

En general, las aperturas de caderas se encuentran entre los grupos de asanas mas
complejos. Sin embargo, algunas de ellas requieren muy poca flexibilidad, fuerza o
energia para reproducir mas o menos la apariencia basica de la postura. Para realizar
aperturas de caderas incluso basicas con un buen alineamiento, se requiere una
accién muscular precisa y sofisticada dentro del area de la pelvis y la cadera.

Las aperturas de caderas permiten liberar tension en la espalda baja, molestias en
las rodillas y dolores en las piernas debidos al nervio ciatico. Una mayor movilidad
en la cadera mejora la circulacion sanguinea en los huesos pélvicos, las vértebras
lumbares y los discos intervertebrales, los intestinos y tanto en los 6rganos como
en las glandulas del sistema reproductivo.

Ademas, abrir las caderas ayuda a liberar energia creativa fundamental y emociones
almacenadas en la zona pélvica y la base de la columna vertebral.

El flujo de ApanaVayu aumenta y se elimina el exceso de vata dosha, lo que mejora la
digestion y la evacuacion, ademas de ayudar a calmar el sistema nervioso.

Torsiones en el suelo

*El enfoque clave de alineamiento en las torsiones sentadas es abrazar la linea
media vertical.

Una torsion se diferencia de un giro en que la base o fundamento de una torsion esta
fijo y resiste cualquier movimiento, mientras que la base de un giro se mueve junto
con el extremo distal del giro.

La accidn de una torsion o espiral es poderosamente mas transformadora para el
tejido conectivo, los 6rganos internos, las glandulas y el sistema circulatorio que un

51



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

simple giro o rotacion. Una torsion exprime y retuerce el 6rgano como si fuese una
toalla empapada. Cuando la torsién se ha llevado a cabo y el érgano regresa a su
posicion original, se llena de sangre fresca que expulsa los residuos purificandolo. Esta
accién de retorcer y soltar el érgano se denomina a menudo “aclarar y empapar”.
Es un modo natural y tremendamente efectivo de desintoxicar los 6rganos y las
glandulas, mejorando la salud del cuerpo entero.

¢ Las torsiones son un modo maravilloso de masajear y tonificar todo el sistema visceral.
También mejoran la circulacion de los musculos y discos intervertebrales. Ademas,
liberan la musculaturay la fascia alrededor de la cintura y la caja toracica, permitiendo
una mayor movilidad de los pulmones y el diafragma, y mejorando en consecuencia
la respiracion.

Otros Principios de Alineamiento Claves para las Torsiones:

¢ Enraiza de modo uniforme todos los lados de la base, especialmente el lado hacia
el que estas girando.

¢ Inicia la torsion desde el Cuerpo Interno.

¢ Extiende la columna hacia arriba desde la base en la inhalacion y entra en la
torsion en la exhalacion.

¢ Inicia la torsién desde la base, ascendiendo en espiral alrededor de la linea media
vertical del cuerpo.

¢ Inicia la torsion desde el lado opuesto o la parte posterior — la parte desde la
que estas girando.

0 Expande el cuerpo en circunferencia, alrededor del eje central, especialmente en
el lado opuesto desde el que estas realizando la torsion.

*  Crea una resistencia a la torsion en el cuerpo externo, en el lado hacia el que
estas girando. Para apoyar esta accién, extiende la extremidad del lado hacia
el que estas girando con Energia Organica Activa (p.e. la pierna en torsiones
en las que estés sentado; el hueso superior del brazo en Sirsasana).

Posturas Reconstituyentes

* Las posturas reconstituyentes son posturas que pueden mantenerse durante largos
lapsos de tiempo (5 — 30 minutos o mas) sin ninguna tension, molestia ni sobresfuerzo.
La mayoria de posturas reconstituyentes emplean a menudo elementos de apoyo,
como mantas, cojines, cinturones, bancos, sillas o la pared para mantener el cuerpo
en una postura libre de tensiones por un largo periodo de tiempo.

* Mantener este tipo de posturas durante un tiempo prolongado permite la plena
circulacion del prana, la sangre y los fluidos corporales, lo cual nutre las glandulas
y los érganos. Ademas, las posturas reconstituyentes calman y equilibran el sistema
nervioso.

Otros Principios Clave de Alineamiento para las posturas reconstituyentes:

0 Permanece quieto, no te muevas nerviosamente. Si tienes que ajustar tu
alineamiento, hazlo lenta y conscientemente.

¢ Deja que tus ojos se relajen profundamente, como si estuviesen flotando en
la quietud.

¢ Guarda profundo silencio. Deja que la raiz de la lengua se sienta pesada
y tranquila.

¢ Relaja y suelta tanta tensién como te sea posible sin colapsar ni perder la
integridad de la postura. Un minimo esfuerzo es normalmente necesario para
mantener un buen alineamiento.

52



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

¢ Con cada exhalacion lenta y suave, adéntrate mas en tu interior, aléjate de los
estimulos externos, pero permanece presente y despierto.

Savasana

Savasana, la postura del cadaver, es la postura reconstituyente por excelencia.
También es el asana primordial de renunciacion y desapego. Eso convierte Savasana
en una postura de profunda ofrenda y celebracion. Lejos de ser una postura en la
que estemos inconscientes o dormidos, permanecemos completamente perceptivos,
especialmente a las partes mas profundas de nuestro ser.

Savasana enseia como permanecer totalmente abierto a aquello que llegue a nuestro
campo de conciencia sin reaccionar ni juzgar. Asi mismo, ofrece la oportunidad
de absorber y asimilar los efectos de las posturas, ademas de las experiencias y
revelaciones adquiridas durante la practica.

Savasana representa el periodo de transicién entre la practica de hatha yoga y las
actividades cotidianas. Habitualmente se requieren unos 10 o |5 minutos en esta
postura para obtener la calma y silencio suficientes que permitan experimentar sus
profundos beneficios rejuvenecedores.

Principios de Alineamiento para la Base de la Postura

Manos

*  Palma de las manos plana, apoyo sobre parte inferior de los dedos (palma de la mano no
toca el suelo), yemas de los dedos

* Cuatro esquinas de la palma de la mano, pliegues de las mufnecas, metacarpos,
dedos, unas.

Pies

»  Cuatro esquinas, cuatro esquinas de los talones, dedos de los pies

* Posturas de pie

0
0

Pie de Tadasana
Pie de postura de alerta (pierna de atras)

¢ Posturas sentadas

S O

Pie de Dandasana

Pie de Janu Sirsana

Pie de Virasana

Pie de Baddha Konasana
Pie de Tadasana

Caderas

° Posturas sentadas

0

0
0
0

Pelvis de Dandasana

Pelvis de Parivritta Janu Sirsasana
Pelvis de Bharadvajasana

Pelvis de Navasana

53



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

*  Otras posturas
¢ Pelvis en postura supina
¢ Pelvis de Anantasana (torsién supina)

Piernas

* Pierna de Dandasana

e Pierna de Baddha Konasana
e Pierna de Virasana

e Pierna de Cobra

* Pierna de Janu Sirsasana

* Pierna de Rajakapotasana

¢ Pierna de Anantasana

Rodillas

* Rodilla de Gorakshasana
* Rodilla de Vatanyasana

Antebrazos

* Brazo de Pincha Mayurasana
* Brazo de Sirsasana |

* Brazo de Shayanasana (codos)

Cabeza
* Coronilla
Ej: Sirsasana, Dwi Pada Viparita Dandasana

* Parte posterior de la cabeza

Ej: Sarvasana, Setu Bandhasana

* Barbilla/garganta
Ej: Ganda Bherundasana

¢ Frente

54



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

Silabus Nivel |

Posturas de pie

®© N o WU

10.
. Ardha Chandrasana
12.
13.
14.

16.

Tadasana

Uttanasana

Parsva Uttanasana

Prasarita Padottanasana

a. manos entrelazadas detras de la espalda
Utthita Parsvakonasana

Virabhadrasana Il

Utthita Trikonasana

Postura de Alerta (lunge), — manos en el suelo

a. pierna recta

b. postura de Alerta (lunge) con pierna doblada
Torsion en la postura de Alerta, rodilla en el suelo

Virabhadrasana |

Parivritta Trikonasana

Parivritta Parsvakonasana
Parsvottanasana — manos en el suelo
a. manos en las caderas

b. manos en Anjali Mudra en la espalda

. Uttitha Hasta Padangusthasana

a. pierna de arriba doblada
b. pierna de arriba estirada hacia adelante
c. pierna de arriba hacia un lado

Vrksasana

Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas

N o Uk~ W DN

Balasana
Dandasana
Virasana
Sukhasana
Siddhasana
Baddha Konasana

Eka Pada Rajakapotasana prep.

55



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

56

8. Janu Sirsasana

9.

10.
I
12.
13.
14.
I5.
l6.
17.
18.

Triangmukhaipada Paschimottanasana

Mecer la pierna —pierna cerca del pecho
Marichyasana |

Upavistha Konasana

Parsva Upavistha Konasana

Agnistambhasana — (postura del lefio o de la hoguera)
Paschimottanasana

Krounchasana

Ardha Padmasana

Navasana

Torsiones en el suelo

I. Sukhasana

2. Marichyasana |

3. Marichyasana lll
4. Bharadvajasana |
5. Bharadvajasana |l
6. Ardha Matsyendrasana |
Inversiones

I. Sirsasana |

2. Sirsasana Il

3. Sarvangasana

4. Halasana

Extensiones hacia atras

¥ © N o U A~ w N

10.

Salabhasana — torso elevado, piernas en el suelo
Bhujangasana

Urdhva Mukha Svanasana

Eka Pada Bhekasana

Dhanurasana

Eka Pada Rajakapotasana | prep — una pierna en Bhekasana
Eka Pada Rajakapotasana Il prep — una pierna en Bhekasana
Purvottanasana

Supta Virasana

Ustranasana



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

I'l. Setubandha Sarvangasana

12. Urdhva Dhanurasana

Equilibrios sobre las manos

I.  Adho MukhaVrksasana

2. Vasisthasana
a. una pierna doblada, pie en el suelo
b. piernas juntas
c. pierna enVrksasana
d. levantando la pierna y agarrando pie
Bakasana

4. Eka Hasta Bhujasana

5. Astavakrasana

Supinas
I. Supta Padangusthasana, variaciones:
a. prep — una rodilla, muslo hacia el pecho
b. frente a la espinilla
c. pierna hacia el lado — girada externamente, girada internamente

d. pierna cruzando sobre el cuerpo — variacion con la rodilla doblada para torsion
vertebral supina

e. rodilla doblada en 90 grado — muslo al suelo
f. mecer pierna hacia el pecho
g. pierna de abajo doblada.
2. Supta Balasana
3. Jathara Parivartansana con las rodillas
a. rodillas dobladas
4. Sucirandhrasana (ojo de la aguja)

5. Savasana

Otras asanas

I.  Adho Mukha Svanasana
Chaturanga Dandasana

Postura de 8 apoyos en pronacién (rodillas-pecho-barbilla)

»> w N

Postura del Guerrero que muere

a. piernas estiradas

57



Anusara Yoga

Manual para la Inmersion

Calentamientos

Gato,Vaca — balanceo pélvico

Variaciones del Gato — una pierna, un brazo

Parvatasana: de pie

Postura del Cactus

De pie, manos entrelazadas detras de la espalda

Ardha Uttanasana con manos en la pared

De pie, estiramiento de muslo — Eka Pada Bhekasana de pie

Postura de la Luna Creciente — de pie

¥ ®©® N o U A W DN

De cara a la pared, con brazo extendido hacia el lado y palma de la mano hacia arriba

10. Tumbado boca arriba sobre manta enrollada — a lo ancho de la parte alta de la espalda

Silabus Nivel Il

58

Posturas de pie

I. Virabhadrasana Il extension hacia atras

2. Parivritta Uttanasana

3. Parsvakonasana — cabeza hacia el suelo

a. manos entrelazadas detras de la espalda

b. brazo debajo de la pierna, dedos entrelazadas
Urdhva Prasarita Ekapadottansasana

Ardha Chandrachapasana

Parivritta Ardha Chandrasana

Virabhadrasana Il

Garudasana

¥ ® N o U oh

Luna Creciente de pie
a. equilibrio sobre una pierna
10. Utkatasana
I'l. Natarajasana — brazo al lado agarrando el tobillo (postura facil del bailarin)
12. Hasta Padangustasana
a. flexién hacia delante con pierna elevada horizontal
b. torsion — pierna hacia delante
c. manos en las caderas
I3. Marichyasana de pie
[4. Vrksasana — medio loto

I5. Parighasana



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Posturas sentadas, Flexiones hacia delante y Aperturas de caderas

I. Vajrasana
Gomukhasana — pies separados

Postura del Cuernilargo (Postura de Swastika)

H o woN

Eka Pada Rajakapotasana prep — hombro en arco del pie delantero
a. torsion

Akarna Dhanurasana

Postura de Omega

Ardha Baddha Padma Paschimottanasana

Padmasana

v © N o U

Marichyasana Il
10. Urdhva Mukha Paschimotansana |
I'l. Urdhva Mukha Paschimottanasana Il
12. Ubhaya Padangusthasana
I3. Ardha Navasana
I4. Malasana | — brazos al frente
I5. Malasana Il — agarrando tobillos
a. manos entrelazadas detras de la espalda
16. Eka Pada Gomukha Paschimottanasana

I7. Hanumanasana

Torsiones en el suelo

I. Virasana

Pasasana
Parivrtta Balasana
Padmasana

Parivrtta Janu Sirsasana

o U K W BN

Parivritta Upavishta Konasana

Inversiones

|I. Parsva Sirsasana
Parsva Sirsasana en Virasana
Eka Pada Sirsasana

Parsvaika Pada Sirsasana

LA SR

Urdhva Dandasana en Sirsasana

59



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

60

6
7.
8

9
10.

I
12.

Sarvangasana |l — dedos entrelazados / brazos rectos
Supta Konasana en Sarvangasana

Parsva Halasana

Eka Pada Sarvangasana

Parsvaika Sarvangasana

Karna Pindasana en Sarvangasana

Parsva Pindasana en Sarvangasana

Equilibrios sobre las manos

¥ ©®© N o U A~ W DN

© ® N o 1A W PO — O

20.

Pincha Mayurasana
Visvamitrasana
Lolasana

Dwi Hasta Bhujasana
Bujapidasana
Tittibhasana

Parsva Bakasana

Eka Pada Bakasana |
Eka Pada Bakasana Il

. Eka Pada Koundinyasana |
. Eka Pada Koundinyasana Il
. Dwi Pada Koundinyasana
. Eka Pada Galavasana

. Galavasana

. Kukkutasana

. Tolasana

. Kasyapasana

. Baby Kapinjalasana

. Mayurasana

a. Padmasana
Hamsasana

a. Padmasana



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Extensiones hacia Atras

oA W N

v © N o

19.
20.
21.
22.

23.
24,
25.
26.

Postura de la Esfinge

Ardha Salabhasana — una pierna elevada

Viparita Salabhasana prep — ambas piernas arriba, torso abajo
Makarasana

Eka Pada Dhanurasana desde postura a gatas

a. agarrando pie contrario

Eka Pada Supta Virasana

Postura de la Sirena

Eka Pada Dhanurasana

Eka Hasta Ustrasana — un brazo sobre la cabeza

. Matsyasana

a. en SuptaVirasana

b. en Padmasana

. Uttana Padasana
12.
13.
14.
I5.
16.
17.
18.

Anjaneyasana, lunge profundo

Bhekasana

Rajakapotasana prep — pantorrillas en vertical
Rajakapotasana

Urdhva Dhanurasana, desde Tadasana

Eka Pada Urdhva Dhanurasana

Dwi Pada Viparita Dhanurasana — cabeza no toca el suelo
a. cabeza en el suelo

Eka Pada Viparita Dhanurasana |

Eka Pada Viparita Dhanurasana Il

Kapotasana

Vrischikasana | — sobre antebrazos

a. pies sobre silla

Padangustha Dhanurasana

Eka Pada Rajakapotasana |

Eka Pada Rajakapotasana Il

Natarajasana

61



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Posturas Supinas y Otras

Urdhva Prasarita Padasana

2. Anantasana
a. agarrando el pie de la pierna elevada
Reconstituyentes
I. Adho Mukha Svanasana — cabeza apoyada
2. Uttanasana — cabeza apoyada
3. Sirsasana
a. colgando
b. cabeza entre dos sillas
4. Sarvangasana
a. apoyando piernas sobre una silla con cojines
b. hombros sobre almohadén; pies contra la pared
5. Halasana
a. piesa la pared
b. pies sobre una silla
c. piernas en silla o banco
6. Viparita Karani
7. Setubandha Sarvangasana
a. bloques debajo del sacro y los talones
b. cojin horizontal bajo el sacro
c. cojines cruzados
d. banco o cojines soportando el torso y las piernas, hombros sobre manta
8. Supta Sukhasana — cinturén alrededor de las piernas, tumbado sobre cojines,
9. Supta Matsyasana — cinturén alrededor de las piernas, tumbado sobre cojines
a. Ardha Padmasana
10. Supta Ardha Virasana — apoyado sobre cojines
I'l. SuptaVirasana — apoyado sobre cojines
[2. Supta Baddha Konasana
a. apoyado sobre cojines a lo largo
b. cojines en direccion horizontal
c. pelvis y pies elevados sobre cojines
I3. Flexién hacia delante sentado y con apoyo — pecho y abdomen sobre manta, cojines;
4. Apoyo bajo la frente, bloques/apoyo bajo los codos

62



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

I5. Postura del guerrero que muere — sobre cojines
a. piernas estiradas
| 6. Balasana — apoyado en cojines
a. cojines sobre dos sillas
I7. Sentado en una silla, flexion hacia delante sobre el cojin
I8. Pasasana — sentado en banco de Setubandha con apoyo de cojines
I9. Viparita Dandasana
a. sobre un banco de extensiones hacia atras

b. sobre una silla; pies en la pared, manta enrollada bajo lumbares, cabeza sobre cojin

Silabus Nivel Il

Posturas de pie

I.  Uttanasana Profundo — flexionado a través de las piernas, brazos alrededor de la espalda
Svarga Dvijasana (Postura del Pajaro del Paraiso)

Utthita Trivikramasana — spagat de pie

Surya Yantasana (Postura del Reloj de Sol de pie)

Parivrtta Svarga Dvijasana — (Postura del Pajaro del Paraiso en torsion)

Parivrtta Trikonasana — manos entrelazadas alrededor de la pierna delantera

N o U W N

Ardha Baddha Padmottanasana
a. agarrando pie en loto
8. Vatayanasana
9. Postura de puntillas
a. una pierna extendida hacia adelante
10. Parivrtta Ardha Chandrasana — dedos entrelazados alrededor pierna delantera
I'l. Gorakhasana — en equilibrio sobre rodillas en Padmasana

12. Vrksasana — extension hacia atras

Flexiones hacia delante en el suelo y Aperturas de caderas

I. Gomukhasana — pies juntos

2. Baddha Padmasana
3. Yoga Mudrasana

4. Yogadandasana

5. Samakonasana

6.

Eka Pada Sirsasana

63



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

7. Bhairavasana

8. Skandasana

9. Garbha Pindasana

10. Kurmasana

I'l. Supta Kurmasana

12. Supta Trivikramasana
I3. Dwi Pada Yogadandasana — postura del bicho
4. Ardha Mulabandhasana
I5. Janu Sirsasana C — flexion hacia delante en Ardha Mulabandhasana
16. Mulabandhasana

I7. Vamadevasana |

I8. Vamadevasana

19. Kandasana

20. Yoganidrasana

21. Dwi Pada Sirsasana
22. Buddhasana

23. Kapilasana

24. Kala Bhairavasana

25. Chakorasana

26. Durvasasana

27. Ruchikasana

28. Viranchyasana |

29. Viranchyasana Il

Torsiones en el suelo

I. Paripurna Matsyendrasana
Parivrtta Paschimottanasana
Marichyasana IV

Ardha Matsyendrasana |l

Ardha Matsyendrasana lll

o UK~ W DN

Parivrtta Krounchyasana

64



Anusara Yoga
Manual para la Inmersion

Inversiones

Mukha Hasta Sirsasana
Padmasana en Sirsasana
Parsva Padmasana en Sirsasana
Pindasana en Sirsasana
Niralamba Sarvangasana |
Niralamba Sarvangasana Il
Parsva Sarvangasana

Parsva Sarvangasana en Padmasana

¥ ®©® N o U A W DN

Sirsasana Il

)

. Baddha Hasta Sirsasana

I |. Prasarita Hasta Sirsasana — brazos estirados, manos a los lados

Extensiones hacia atras

Setubandhasana — en la frente, brazos cruzados a la altura del pecho
Dwi Anga Urdhva Dhanurasana — un brazo, una pierna

Chakra Bandhasana

Mandalasana

Laghuvajrasana

Bhujangasana Il

Simhasana — Padmasana

Supta Bhekasana

¥ ® N o U A W DN

Eka Pada Kapotasana

o

. Eka Pada Rajakapotasana llI

. Eka Pada Rajakapotasana IV

o

. Valakhilyasana
. Vrischikasana Il — Adho Mukha Vrksasana

a2 w

. Viparita Chakrasana desde Urdhva Dhanurasana

(O}

. Gherandasana | — una pierna en Bhekasana y la otra en Padangusthasana

o

. Gherandasana Il — una pierna y un brazo en Ardha Baddha Padmasana

~N

. Kapinjalasana —Vasisthasana y Padangustha Dhanurasana

o

. Viparita Salabhasana

©

. Sirsa Padasana

N
o

. Ganda Bherundasana

. Eka Pada Ganda Bherundasana

NN
[\ —

. Triang Mukhottanasana

65



Equilibrios sobre las manos

Urdhva Kukkutasana

Parsva Kukkutasana

Kala Bhairavasana

Chakorasana

Padmasana en Adho Mukha Vrksasana (Loto en el Pino)
Padmasana en Pincha Mayurasana

Karanda Vasana — Pidasana en Pincha Mayurasana

Shayanasana

¥ ®©® N o U A W DN

Eka Hasta Adho Mukha Vrksasana (sobre una mano)

10. Libélula



Indice Terminolégico

A

Abrirse a la Gracia— 33

Accion — 3,15, 18,27,29, 31, 34, 35, 36,41, 45,49, 50
Accion Equilibrada — 3, 35, 41

Actitud — 3,27, 32, 33, 35,36,43,48

Actos de Shiva (5 Divinos) — |1

Adhikara — 25
Alineamiento — 1, 3,4, 23, 28, 32, 33, 36, 38,42, 47, 50,
51

Principios Universales de — 1, 3,4, 32, 36,42
Ananda-— 6,8,9,10, 11,33
Ananda Tandava — ||
Anusara Yoga
Historia de — 2
Metodologia de — 3
Propésitos de la Practica— 6
Vision General de — 1,2, 6,27, 32
Vision Tantrica de — 5
Aperturas de Caderas — 49
As, Las 3 - 32
Aspectos Clave de lo Absoluto — 10
Atributos de lo Absoluto — 9
AUM - 11

B

Balancin, Principio del — 43

Base — 3,4,20,23, 34,36,41,42,43,47,48,49,50
Bhagavad Gita — 2,29, 31

C

Capas— |1, 12
Chakras — 21
Chit— 6, 10,33

Cinco Actos Divinos de Shiva— |1

Cinco Aspectos Clave de lo Absoluto — 10
Cinco Elementos — 18

Cinco Kanchukas — 9,12, 14

Circuitos — 3,40, 41,42

Cosmologia y la Naturaleza del Universo — 9
Cualidades del Estudiante — 25

Cuerpo Fisico— 6, 15, 16,22

Cuerpo Interno Brillante — 25, 36

D

Divinos Actos de Shiva— ||

Eficacia de la Practica — 26

Energia Cosmica— 16

Energia Muscular — 3, 34, 36, 37,40, 42, 43, 46,47
Energia Organica — 3, 34, 36, 39,42, 46,50
Equilibrios sobre las manos — 4, 24, 47

Espinillas hacia dentro, muslos hacia fuera — 46,47
Espiral — 20, 38,41,42,43,46,47,49

Espiral Contractiva — 38

Espiral Expansiva — 38

Espiral Externa — 20, 38,41, 42,43, 46

Espiral Interna — 20, 38,41,42,43,46,47,49
Etica— 3

Extensiones hacia atras — 4,43, 46,47, 48, 60

F

Filosofia— 1, 3,5, 30
Filosofia del Yoga — 5
Flexiones hacia delante en el suelo — 61

Fundir el Corazén — 47

G

Grupos de Posturas — 46
Gunas — 12, 14,30, 31
Guru— 12

leccha— 10,12,13,14,18,19,32
Integridad de la postura — 34,43, 50
Inversiones — 4,47, 54,57, 62

J
Jnana-— 1,5,10, 12,13, 14,18, 19, 30, 32

K

Kanchukas (5) - 9,12, 14
Kosha — 16

Kriya— 10,12,13,15,18, 19,32
Kundalini — 16

M

Malas— 13,19
Maya— 9,12, 13, 14, 18,30
Metafisica — 2, 6, 14

Metodologia de Anusara Yoga — 3



N

Nivel | Silabus — 53
Nivel Il Silabus — 56
Nivel Il Silabus — 61

Niyamas — 33
o

OM- 11

P

Patanjali — 27

Patron Optimo - 16,22

Posturas de Pie — 4,41,45,46,47
Posturas sentadas — 48,51, 53, 57
Prana— 16,20,21

Prana/Sistema Pranico — 20
Pranayama — 16, 28,43, 44, 48

Principios Clave de Alineamiento — 42, 50
Principios de Alineamiento — 1, 3, 17,23, 38,47,50, 51
Principios Generales para Grupos de Posturas — 46

Principios Universales de Alineamiento — |, 3,4, 32, 36,

42
Propositos de la Practica — 6
Puntos Focales — 34
Purusha/Prakriti— 5,9, 14, |8

R

Rajas — 14,30
Rasas— 13,15,18, 19
Reconstituyentes — 4, 44, 50

Respiracion — 3,4,5, 1, 16, 17,28, 35,43, 44, 45, 46,

48, 50

S

Samkhya, Sistema — 14
Sattva — 14,28, 30
Savasana — 4,44,51,55

Shakti—- 1,3,6,8,9,10,11,12,13,16,17,18,19,21,27,

28,31,33,35

Shiva—- 1,3,6,9,10,11,12,13,16,18,19,22,27,28,31,

33,35
5 Actos Divinos — 11
Shiva-Shakti — 1, 3, 10,27,28, 31
Shri— 8,9,11,36

Silabus
Nivel | — 53
Nivel Il — 56
Nivel Il — 61

Sutras — 27

T

Tamas — 14,30

Tanmatras— 9, 18, 19

Tantra— 5,8,27,28

Tantrico— 9

Tattvas — 9,10, 12, 14, 15,18, 19, 30
Torsiones — 4, 45,49, 50, 54,57, 62
Transicion (Vinyasa) — 43

3As— 3,32,35,36

3 Gunas — 14, 31

3 Niveles de la Mente — 9, 14

36 Tattvas — 18

0]

Ujjayi pranayama — 44

\'

Vinyasa — 43
Y

Yamas — 33

Yoga Sutras — 27






